# क्रयक्रिब

# विश्वमञ्च म्द्रीशायाग्र

[ ১৮৮৬ बीडाट्स क्षत्रम क्षत्राणिक ]

#### সম্পাদক: শ্রীব্রচ্চেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যার শ্রীসন্ধনীকান্ত দাস

বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষৎ ২৪৩১, আপার সারকুলার ক্লেড কলিকাভা বকীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হুইডে শ্রীমন্মথমোহন বন্ধ কর্ম্বক প্রকাশিত

শ্রাবণ, ১৩৪৮

মূল্য ছুই টাকা

321

শনিরঞ্জন প্রেস ২৫।২ মোহনবাগ কলিকাতা হইতে শ্রীসৌক্রনাথ দা মৃদ্রিত

# ভূমিকা

বিষমচক্র স্বয়ং 'কৃষ্ণচরিত্র' সম্বন্ধে তাঁহার মূল কথা এইরূপে ব্যক্ত করিয়াছেন---

"অমুশীলন ধর্মে" যাহা তত্ত্ব মাত্র, ক্লফচরিত্রে তাহা দেহবিশিষ্ট। অমুশীলনে যে আদর্শে উপস্থিত হইতে হয়, ক্লফচরিত্র কর্মাক্লেড্রে সেই আদর্শ। আগে তত্ত্ব বুঝাইয়া, তার পর উদাহরণের দ্বারা তাহা স্পষ্টীকৃত করিতে হয়। ক্লফচরিত্র সেই উদাহরণ।—১ম সংস্করণ, ১৮৮৬, "বিজ্ঞাপন"।

'কৃষ্ণচরিত্র' রচনার একটু ইতিহাস আছে। 'বঙ্গদর্শনে'র দ্বিতীয় বংসরে ১২৮০ বঙ্গান্ধের পৌষ মাজে বন্ধিমচন্দ্র 'মানস বিকাশ' নামক একটি কার্যের সমালোচনা করেন। তাহাতে তিনি বলেন—

জয়দেব, বিভাপতি উভয়েই রাধাক্তফের প্রণয় কথা গীত করেন। কিন্ত জয়দেব যে প্রণয় গীত করিয়াছেন, তাহা বহিরিক্রিয়ের অন্থগামী। বিভাপতির কবিতা বহিরিক্রিয়ের অন্থাটা :--- প্. ৪০৫।

এই ভাবে নিতান্ত সামান্ত ব্যাপার লইয়া আরম্ভ হইলেও কৃষ্ণচরিত্র-প্রসঙ্গ বৃদ্ধিমচন্দ্রের মনে প্রভাব বিস্তার করিতে থাকে। 'বঙ্গদর্শনে'র তৃতীয় বংসরে ১২৮১ বঙ্গান্দের চৈত্র মাসে বৃদ্ধিমচন্দ্র পুনরায় অক্ষয়চন্দ্র সরকার কর্তৃক সম্পাদিত 'প্রাচীন কাব্য সংগ্রহে'র স্মালোচনা উপলক্ষ্যে "কৃষ্ণচরিত্র" প্রসঙ্গের অবতারণা করেন। ইহাতে তিনি বলেন—

বিভাপতি এবং তদম্বর্তী বৈশ্বৰ কবিদিগের গীতের বিষয়, একমাত্র রুষ্ণ ও রাধিকা। বিষয়ান্তর নাই। তদ্জান্ত এই সকল কবিতা অনেক আধুনিক বালালির অক্রচিকর। তাহার কারণ এই যে, নায়িকা, কুমারী বা নায়কের শান্ত্রাম্থলারে পরিণীতা পত্নী নহে, অন্তের পত্নী; অতএব সামান্ত নায়কের দলে কুলনার প্রণয় হইলে যেমন, অপবিত্র, অক্রচিকর এবং পাণে পদ্ধিল হয়, কুঞ্জীলাও তাঁহাদের বিবেচনায় তদ্ধে—অতি কদন্য পাণের আধার। বিশেষ এ সকল কবিতা অনেক সময় অস্কীল, এবং ইন্দ্রিয়ের পৃষ্টিকর—অতএব ইহা সর্ব্ধণা পরিহার্য। নাহারা এইরূপ বিবেচনা করেন, তাঁহারা নিতান্ত অসারগ্রাহী। যদি রুঞ্জীলার এই ব্যাখ্যা হইত, তবে ভারতবর্ষে কৃঞ্জভক্তি এবং কৃঞ্জীতি কখন এতকাল স্থায়ী হইত না। কেননা অপবিত্র কাব্য কথন স্থায়ী হয় না। এ বিষয়ের যাথার্থ্য নিরূপণ জন্ম আমরা এই নিগৃত তত্ত্বের স্মালোচনায় প্রবৃদ্ধ হইব।

কৃষ্ণ বেমন আধুনিক বৈক্ষণ কবিদিগের নায়ক, সেইরূপ জনলেবে, ও সেইরূপ শ্রীমন্তাগবতে।
কিছু কৃষ্ণচরিত্রের আদি, শ্রীমন্তাগবতেও নহে। ইহার আদি মহাভারতে। জিল্পান্থ এই বে
মহাভারতে যে কৃষ্ণচরিত্র দেখিতে পাই, শ্রীমন্তাগবতেও কি সেই কৃষ্ণের চরিত্র ? জননৈবেও কি
তাই ? এবং বিভাগতিতেও কি তাই ? চারিজন গ্রন্থকারই কৃষ্ণকে ঐশিক অবভার বিদান বীকার করেন, কিছু চারিজনেই কি এক প্রকার সে ঐশিক চরিত্র চিত্রিত করিয়াছেন ? যদি না
করিয়া থাকেন, তবে প্রভেদ কি ? যাহা প্রভেদ বলিয়া দেখা যায়, তাহার কি কিছু কারণ নির্দেশ
করা যাইতে পারে ? সে প্রভেদের সঙ্গে, সামাজিক অবস্থার কি কিছু সম্বন্ধ আছে ?…

কাব্য বৈচিত্র্যের তিনটি কারণ—দাতীয়ত্বা, সাম্য্যিকতা, এবং স্বাত্ত্যা। যদি চারি জন কবি কর্ত্ত্ক গীত ক্ষ্ণচরিত্রে প্রভেদ পাওয়া যায়, তবে সে প্রভেদের কারণ তিন প্রকারই থাকিবার সন্থাবনা। বন্ধবাসী জয়দেবের সন্ধে, মহাভারতকার বা শ্রীমন্তাগবতকারের জাতীয়তা জনিত পার্থক্য থাকিবারই সন্তাবনা; তুলসীদাসে এবং ক্ষতিবাসে আছে। আম্বা প্রাতীয়তা এবং স্বাতন্ত্র্য পরিত্যাগ করিয়া, সাম্য্যিকতার সন্ধে এই চারিটি ক্ষ্ণচরিত্রের কোন সম্বন্ধ আছে কি না ইহারই অন্ত্সন্ধান করিব।—প্র ৫৪৮-৫৪৯।

এই অমুসদ্ধানের ফলই বিষ্কিমচন্দ্রের 'কৃষ্ণচরিত্র'। এই ফল সম্পূর্ণ ফলিতে অনেক দেরি হইয়াছিল। বিষ্কিমচন্দ্র এই প্রসঙ্গ কিছু কালের জন্ম পরিত্যাগ করেন। ১৮৭৬ ঞ্জীষ্টাব্দে প্রকাশিত তাঁহার 'বিবিধ সমালোচন' গ্রন্থে উক্ত 'কৃষ্ণচরিত্র' নিবন্ধটি মুক্তিত হয় ( পৃ. ১০১-১১০ ); 'বিবিধ প্রবন্ধ' প্রকাশের সময় প্রবন্ধটি পরিত্যক্ত হয়।

কিন্তু এই প্রদক্ষ বিষমচন্দ্র পরিত্যাগ করেন নাই। তিনি ভিতরে ভিতরে আপনাকে প্রস্তুত করিতেছিলেন। ১২৯১ বঙ্গান্দে 'প্রচার' ও 'নবজীবন' প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গে তিনি ছিন্দুধর্ম্মের বিস্তৃত আলোচনায় বিশেষভাবে মনোনিবেশ করেন ও 'প্রচারে'র আশ্বিন সংখ্যা হইতে পুনরায় 'কৃষ্ণচরিত্র' ধারাবাহিকভাবে প্রকাশিত হইতে থাকে। ১২৯১ সালের আশ্বিন, কার্ত্তিক, মাঘ, ফাল্কন, চৈত্র; ১২৯২ সালের বৈশাখ, জ্যৈষ্ঠ, আযাঢ়, প্রাবণ, ভাজ, আশ্বিন, কার্ত্তিক, অগ্রহায়ণ-পৌষ, মাঘ, ফাল্কন-চৈত্র; এবং ১২৯৩ সালের বৈশাখ ও জ্যৈষ্ঠ-আযাঢ়ে ইহা প্রকাশিত হয়। ঐ বংসরেই (১৮৮৬ খ্রীষ্টান্ফে) বিদ্বিমচন্দ্র এই পর্যাশ্ব লিখিত অংশকে 'কৃষ্ণচরিত্র। প্রথম ভাগ' আখ্যা দিয়া পুস্তকাকারে প্রকাশ করেন। ইহার পৃষ্ঠা-সংখ্যা ছিল ১৯৮।

১২৯০ বঙ্গাব্দের অগ্রহায়ণ-পৌষ সংখ্যা 'প্রচারে' বদ্ধিমচন্দ্র 'কৃষ্ণচরিত্রে'র দিতীয় ভাগ বা দিতীয় খণ্ড প্রকাশ আরম্ভ করেন। এই সংখ্যায় "ভগবদ্যান পর্ব্বাধ্যায়ে"র ছুই পরিচ্ছেদ ("প্রস্তাব" ও "যাত্রা") মাত্র প্রকাশিত হয়। যে কারণেই হউক, ইহার পর প্রস্থ আর অপ্রসর হয় নাই। 'প্রচারে' "কৃষ্ণচরিত্র" আর বাহির হয় নাই। একেবারে ১৮৯২ এটাবে 'কৃষ্ণচরিত্র (সম্পূর্ণ প্রস্থ )' প্রকাশিত হয়। পৃষ্ঠা-সংখ্যা ছিল ৮৯/০+১২+৪৯২+।০। এই সংস্করণে পূর্ব্ব-প্রকাশিত অংশও আমূল পরিবর্তিত হয়।

বৃদ্ধিমচন্দ্রের জীবিতকালে 'কৃষ্ণচরিত্রে'র এই ছুইটি মাত্র সংস্করণ হইয়াছিল। প্রথম সংস্করণের আধ্যা-পত্রটি এখানে মুদ্রিত হইল—

কৃষ্ণচরিত্র। / প্রথম ভাগ। / প্রীবহিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়। / প্রণীত। / Calcutta: / Printed By Jodu Nath Seal, / Hare Press, / 55, Amherst Street. / Published by Umacharan Banerjee / 2, Bhowani Charan Dutt's Lane. / 1886. /

পূর্ব্বের রচিত "কৃষ্ণচরিত্রে"র সহিত দ্বিতীয় সংস্করণের সম্পর্ক বিষয়ে "দ্বিতীয়বারের বিজ্ঞাপনে" বৃদ্ধিমচন্দ্রের নিজের উক্তি সর্ব্বদা স্মরণীয়। তাহা এই—

বলদর্শনে যে কৃষ্ণচরিত্র লিথিয়াছিলাম, আর এখন যাহা লিথিলাম, আলোক অন্ধকারে যত দূর প্রভেদ, এতত্ত্তয়ে তত দূর প্রভেদ। মতপরিবর্ত্তন, বয়োবৃদ্ধি, অন্থস্থানের বিস্তার, এবং ভাবনার ফল। যাহার কখন মত পরিবর্তিত হয় না, তিনি হয় অল্রাস্ত দৈবজ্ঞানবিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিহীন এবং জ্ঞানহীন।

'কৃষ্ণচরিত্র' লইয়া বাংলা দেশে যথোপযুক্ত আলোচনা হয় নাই। মাত্র সেদিন শ্রীযুক্ত হীরেন্দ্রনাথ দত্ত মহাশয় তাঁহার 'দার্শনিক বৃদ্ধিমচন্দ্র' গ্রন্থে ইহা লইয়া বিস্তারিত আলোচনা ক্রিয়াছেন।

## ক্ষতিৰিক

[ ১৮৯২ ৰীষ্টাবে মৃত্ৰিত দিতীয় সংশ্বন হইতে ]

পাদাসং সন্ধিপর্কাণং স্বব্যপ্তনভূষণম্ । যুমাত্রক্তরং দিবাং তলম বাগায়নে নমং ॥

শান্তিপর্বা, ৪৭ অধ্যায়।

## প্রথমবারের বিজ্ঞাপন

ধর্ম সম্বন্ধে আমার যাহা বলিবার আছে, তাহার সমস্ত আমুপূর্বিক সাধারণকে খাইতে পারি, এমন সম্ভাবনা অল্পই। কেন না কথা অনেক, সময় আল্প। সেই সকল থার মধ্যে ভিনটি কথা, আমি তিনটি প্রবন্ধে বুঝাইতে প্রবৃত্ত আছি। ঐ প্রবন্ধ তিনটি ইখানি সাময়িক পত্রে ক্রমান্বয়ে প্রকাশিত হইতেছে।

উক্ত তিনটি প্রবন্ধের একটি অনুশীলন ধর্মবিষয়ক; দিতীয়টি দেবতদ্ব বিষয়ক;
তীয়টি কৃষ্ণচরিত্র। প্রথম প্রবন্ধ "নবজীবনে" প্রকাশিত হুইতেছে; দিতীয় ও তৃতীয়

ধচার" নামক পত্রে প্রকাশিত হুইতেছে। প্রায় ছুই বংসর হুইল এই প্রবন্ধগুলি প্রকাশ

রেম্ভ হুইয়াছে, কিন্তু ইহার মধ্যে একটিও আজি পর্যান্ত সমান্ত করিতে পারি নাই।

গাপ্তি দ্রে থাকুক, কোনটিও অধিক দ্র অগ্রসর হুইতে পারে নাই। তাহার অনেকগুলি

রণ,আছে। একে বিষয়গুলি অতি মহৎ, অতি বিস্তারিত সমালোচনা ভিন্ন তমধ্যে

নি বিষয়েরই মীমাংসা হুইতে পারে না; তাহাতে আবার দাসত্বভালে বদ্ধ লেখকের

য়েও অতি অল্প; এবং পরিশ্রম করিবার শক্তিও মন্থ্যের চিরকাল সমান থাকে না।

এই সকল কারণের প্রতি মনোযোগ করিয়া, এবং মুমুন্ত্রের পরমায়ুর সাধারণ রমাণ ও আপনার বয়স বিবেচনা করিয়া আমি, আমার বক্তব্য কথা সকলগুলি বলিবার য় পাইব, এমন আশা পরিত্যাগ করিয়াছি। যে দেবমন্দির গঠন করিবার উচ্চাভিলাষকে ন স্থান দিয়া, ছই একখানি করিয়া ইষ্টক সংগ্রহ করিতেছি, তাহা সমাপ্ত করিতে পারিব, নে আশা আর রাখি না। যে তিনটি প্রবন্ধ আরম্ভ করিয়াছি, তাহাও সমাপ্ত করিতে রিব কি না, জগদীখর জানেন। সকলগুলি সম্পূর্ণ হইলে তাহা পুনুমুজিত করিব, এ শায় বসিয়া থাকিতে গেলে, হয়ত সময়ে কোন প্রবন্ধ পুনুমুজিত হইবে না। কেন না লে কারেই সময় অসময় আছে। এই জন্ম কৃষ্ণচরিত্রের প্রথম খণ্ড এক্ষণে পুনুমুজিত যা গেল। বোধ করি এইরূপ পাঁচ ছয় খণ্ডে গ্রন্থ সমাপ্ত হইতে পারে। কিন্তু সকলই য় ও শক্তি এবং ঈশ্বাল্বগ্রহের উপর নির্ভর করে।

আগে অমুশীলন ধর্ম পুনমুজিত হইয়া তৎপরে কৃষ্ণচরিত্র পুনমুজিত হইলেই ভাল ত। কেন না "অমুশীলন ধর্মে" যাহা তত্ত্ব মাত্র, কৃষ্ণচরিত্রে তাহা দেহবিশিষ্ট। শীলনে যে আদর্শে উপস্থিত হইতে হয়, কৃষ্ণচরিত্র কর্মক্ষেত্রস্থ সেই আদর্শ। আগে বুঝাইয়া, তার পর উদাহরণের ছারা তাহা স্প্রীকৃত করিতে হয়। কৃষ্ণচরিত্র সেই

উদাহরণ; কিন্তু অনুশীলন ধর্ম সম্পূর্ণ না করিয়া পুন্মু দ্বিত করিতে পারিলাম না। সম্পূর্ণ হইবারও বিলম্ব আছে।

खीवाक्रमहस्य हरहे। शाशास

#### দ্বিতীয়বারের বিজ্ঞাপন

কৃষ্ণচরিত্রের প্রথম সংস্করণে কেবল মহাভারতীয় কৃষ্ণকথা সমালোচিত হইয়াছিল।
ভাহাও আল্লাংশমাত্র। এবার মহাভারতে কৃষ্ণ সম্পন্ধীয় প্রয়োজনীয় কথা যাহা কিছু পাওয়া
বায়, ভাহা সমস্ভই সমালোচিত হইয়াছে। তা ছাড়া হরিবংশে ও পুরাণে বাহা
সমালোচনার যোগ্য পাওয়া বায়, ভাহাও বিচারিত হইয়াছে। তাহা ছাড়া উপক্রমণিকাভাগ পুনলিখিত এবং বিশেষরূপে পরিবর্দ্ধিত হইয়াছে। ইহা আমার অভিপ্রেত সম্পূর্ণ
গ্রন্থ। প্রথম সংক্রণে যাহা ছিল, তাহা এই দ্বিতীয় সংক্রণের অল্লাংশ মাত্র। অধিকাংশই
নৃতন।

'এত দূরও যে কৃতকার্য্য হইতে পারিব, পূর্বেই ইয় আশা করি নাই। কিন্তু সম্পূর্ণ কৃষ্ণচরিত্র প্রকাশ করিয়াও আমি সুখী হইলাম না। তাহার কারণ, আমার ক্রটিতেই হউক, আর হরদৃষ্ট বশতই হউক, মূলাঙ্কনকার্য্যে এত ভ্রম প্রমাদ ঘটিয়াছে যে, অনেক ভাগ পুনমুজিত করাই আমার কর্ত্তব্য ছিল। নানা কারণ বশতঃ তাহা পারিলাম না। আপাততঃ একটা শুদ্ধিপত্র দিলাম। যেখানে অর্থবাধে কন্ট উপস্থিত হইবে, অমুগ্রহপূর্বেক পাঠক সেইখানে শুদ্ধিপত্রখানি দেখিয়া লইবেন। শুদ্ধিপত্রেও বোধ হয়, সব ভূল ধরা হয় নাই। যাহা চক্ষে পড়িয়াছে, তাহাই ধরা হইয়াছে। ইহা ভিন্ন কয়েকটি প্রয়োজনীয় বিষয় যথাস্থানে লিখিতে ভূল হইয়া গিয়াছে। তাহা তিনটি ক্রোড়পত্রে সন্নিবিষ্ট করা গেল। পাঠক ১৫ পৃষ্ঠার [২২ পংক্তির] পর ক্রোড়পত্র (ক), দ্বিতীয় খণ্ডের দশম পরিচ্ছেদের [১২৪ পৃষ্ঠার] পর (খ), এবং ১৫৪ পৃষ্ঠার হুই নোটে ক্রোড়পত্র (ঘ)] পাঠ করিবেন।

আমি বলিতে বাধ্য যে, প্রথম সংস্করণে যে সকল মত প্রকাশ করিয়াছিলাম, এখন ভাহার কিছু কিছু পরিত্যাগ এবং কিছু কিছু পরিবর্তিত করিয়াছি। কৃষ্ণের বাল্যলীলা সম্বন্ধে বিশিষ্টরূপে এই কথা আমার বক্তব্য। এরূপ মতপরিবর্তন স্বীকার করিতে আমি লজা করি না। আমার জীবনে আমি অনেক বিষয়ে ক্রির্টুন করিয়েছি—কে না করে ? কৃষ্ণবিষয়েই আমার মতপরিবর্তনের বিচিত্র উদাইরণ লিপিবন হইয়াছে। বঙ্গদর্শনে যে কৃষ্ণচরিত্র লিখিয়াছিলাম, আর এখন যাহা লিখিলাম, আলোক অন্ধকারে যত দূর প্রভেদ, এতছভয়ে তত দূর প্রভেদ। মতপরিবর্তন, বয়োর্দ্ধি, অনুসন্ধানের বিস্তার, এবং ভাবনার ফল। বাঁহার কখন মত পরিবর্তিত হয় না, তিনি হয় অভ্রান্ত দৈবজ্ঞানবিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিহীন এবং জ্ঞানহীন। যাহা আর সকলের ঘটিয়া থাকে, তাহা খীকার করিতে আমি লক্ষাবোধ করিলাম না।

এ প্রন্থে ইউরোপীয় পণ্ডিতদিগের মত অনেক হলেই অপ্রান্থ করিয়াছি, কিন্তু তাহাদের নিকট সন্ধান ও সাহায্য না পাইয়াছি এমত নহে। Wilson, Goldstucker, Weber, Muir—ইহাদিগের নিকট আমি ঋণ বীকার করিতে বাধ্য। দেশী লেখকদিগের মধ্যে আমাদের দেশের মুখোজ্ঞলকারী শ্রীযুক্ত রমেশচন্দ্র দত্ত, C. I. E., শ্রীযুক্ত সভ্যরত সামপ্রমী, এবং মৃত মহাত্মা অক্ষয়কুমার দত্তের নিকট আমি বাধ্য। অক্ষয় বাবু উত্তম সংগ্রহকার। সর্কাপেকা আমার ঋণ মৃত মহাত্মা কালীপ্রসন্ধ সিংহের নিকট গুরুত্তর। যেখানে মহাভারত হইতে উদ্ধৃত করিবার প্রয়োজন হইয়াছে, আমি তাঁহার অম্বাদ উদ্ধৃত করিয়াছি। প্রয়োজনমতে মূলের সঙ্গে অম্বাদ মিলাইয়াছি। যে ত্ই এক স্থানে মারাত্মক শ্রম আছে বুঝিয়াছি সেখানে নোট করিয়া দিয়াছি। প্রয়োজনাম্পারে, স্থানবিশেষ ভিন্ন, প্রন্থের কলেবরর্দ্ধি ভয়ে মহাভারতের মূল সংস্কৃত উদ্ধৃত করি নাই। হরিবংশ ও পুরাণ হইতে যাহা উদ্ধৃত করিয়াছি, মূল উদ্ধৃত করিয়াছি, এবং তাহার অম্বাদের দায় দেয়ে আমার নিজের।

পরিশেষে বক্তব্য, কৃষ্ণের ঈশ্বরত্ব প্রতিপন্ন করা এ গ্রন্থের উদ্দেশ্য নহে। তাঁহার মানবচরিত্র সমালোচন করাই আমার উদ্দেশ্য। আমি নিজে তাঁহার ঈশ্বরত্বে বিশ্বাস করি:—সে বিশ্বাসও আমি লুকাই নাই। কিন্তু পাঠককে সেই মতাবলম্বী করিবার জন্ম কোন যত্ন পাই নাই।

**औविश्विम्बल्स हरिहाशाशा**य

# मृठी

## প্রথম খত

### উপক্রমণিকা

| প্রথম পরিছেন। গ্রন্থের উদ্দেশ্ত                            | •••        | *** |      |
|------------------------------------------------------------|------------|-----|------|
| ৰিতীয় পরিচ্ছেদ। কুঞ্জের চরিত্র কিন্ধপ ছিল, তাহা জানিবার ই | উপায় কি ? | ••• | 2:   |
| তৃতীয় পরিচেছদ। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা                       | •••        | ••• | 31   |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা—ই <b>উরো</b> পীয়দিং | ার মত      | *** | ١,   |
| পঞ্চম পরিচ্ছেদ। কুরুক্তেরে মৃদ্ধ কবে হইয়াছিল              |            | *** | ٤.   |
| ষষ্ঠ পরিচ্ছেন। পাগুবদিনের ঐতিহাসিকভা—ইউরোশীর মত            | • • •      | ••• | 3.6  |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। পাগুবদিগের ঐতিহাসিকতা                      | •••        | ,   | •    |
| স্থার পরিচেছন।  ক্লের ঐতিহাসিকতা                           | ***        | ••• | ৩৪   |
| নবম পরিচ্ছেদ। মহাভারতে প্রক্ষিপ্ত                          | ***        |     | ৩    |
| দশম পরিচ্ছেদ। প্রক্ষিপ্তনির্ব্বাচনপ্রণালী                  | •••        | ••• | 83   |
| একাদশ পরিচ্ছেদ। নির্বাচনের ফল                              | •••        | ••• | 8 8  |
| দানশ পরিচ্ছেন। অনৈসর্গিক বা অভিপ্রকৃত                      | ***        | *** | 84   |
| ত্রয়োদশ পরিচ্ছেদ। ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সম্ভব ? | ***        | *** | ¢.   |
| চতৃদশ পরিচেছদ। পুরাণ                                       |            | ••• | ¢ 1  |
| পঞ্চল পরিচ্ছেদ। পুরাণ                                      | •••        | *** | 44   |
| ষোড়শ পরিচ্ছেদ। হরিবংশ                                     | •••        |     | 49   |
| সপ্তদশ পরিচ্ছেদ। ইতিহাসাদির পৌর্বাপর্য্য                   | •••        |     | 43   |
| দিতীয় খণ্ড                                                |            |     |      |
| বৃন্দাবদ                                                   |            |     |      |
| প্রথম পরিচেছেল ৷ যতুবংশ                                    | •••        | ••• | 11   |
| ছিতীয় পরিচেছদ। কুঞ্জের জান্ম                              | ***        | *** | 12   |
| ত্তীয় পরিচ্ছেদ। শৈশব                                      |            | ••• | 6.   |
| চতর্থ পরিচেদ। কৈশোরলীলা                                    | •••        |     | le-C |

| The state of the s |     |     |        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|--------|
| नक्य नविष्क्र । जनगोन-विकृत्रान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |     |        |
| वर्षे भवित्व्यतः। जन्मशानी-स्विवःन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | *** |     | n vogi |
| সপ্তম পরিক্ষে। ব্রজগোপী—ভাগবত—বস্থাইরণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | ••• |        |
| শ্বইম পরিক্ষেদ। বজগোপী—ভাগবত—বান্দণকলা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••• | *** |        |
| নবম পরিচ্ছেদ। অবগোপী—ভাগবত—রাসলীলা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••• | ••• | >••    |
| मनम পরিচ্ছেদ। श्रीताथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••• | ••• | >>>    |
| একাদশ পরিচ্ছের। বৃন্দাবন্দীলার পরিসমাথি                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••• | *** | > > <  |
| তৃতীয় খণ্ড                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3   |     |        |
| মণুরা-ছারক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1   |     |        |
| क्षथम शतिष्रकृत । कः भवध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |     | >>>    |
| দ্বিতীয় পরিচেছদ। শিক্ষা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ••• |     | 202    |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। জ্বাসন্ধ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••• | *** | 7 08   |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। ক্বফের বিবাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 111 | ••• | ३७৮    |
| नक्म नितिष्क्त। नत्रकवशानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••• | ••• | 787    |
| यहं পরিচ্ছেদ। বারকাবাস—স্থামস্তক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4   | ••• | 288    |
| স্প্তম পরিচেছদ। ক্রফের বহুবিবাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ••• | **  | >81    |
| চতুর্য খণ্ড                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |     |        |
| • ইন্দ্ৰপ্ৰস্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |     |        |
| প্রথম পরিচ্ছেদ। জৌপদীক্ষয়ংবর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | * 1 | ••• | Se≽    |
| দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ। কৃষ্ণ-যুধিষ্টির-সংবাদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111 | ••• | > 50-2 |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। স্বভদ্রাহরণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *** | ••• | 200    |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। থাগুবদাহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | ••• | ১ ৭৬   |
| পঞ্চম পরিচ্ছেদ। ক্লঞ্চের মানবিকতা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | ••• | 75-0   |
| ষষ্ঠ পরিচেছদ। জ্বাসন্ধবধের পরামর্শ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | ••• | 250    |
| সপ্তম পরিচেছে । কৃষ্ণ-জরাসন্ধ-সংবাদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | *** |     | >>0    |

|                                                  |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 41 <b>4.</b> |
|--------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| महेन नविरक्त । कीन क्यानस्वर रूक                 |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | * ***        |
| भवन नावरक्ष । जन्म ननारक्ष ३ ५                   |           | in the second se | 3.4          |
| क्षेत्र पविष्युत् । निष्यागयः                    |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.2          |
| क्षान পরিছেল। পাশুবের বনবাস                      | Que 1     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 25 <b>8</b>  |
| विक्षित अभिव्यत् । अवस्त्र अवस्त                 |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| •                                                |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| প্ৰম                                             | খণ্ড      | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| উপঃ                                              | <b>वि</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| প্রথম পরিচেছের। মহাভারতের যুক্তের সেনোভোগ        | •••       | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 275          |
| षिछीय পরিচ্ছেদ। সঞ্জয়বান                        | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>২</b> ২৪  |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। যানসন্ধি                        | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २२३          |
| চতুর্থ পরিছেদ। শ্রীক্লফের হন্তিনা থাতার প্রস্তাব | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७১          |
| नक्षम भरिटम्हर । याचा                            | ***       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७8          |
| বর্চ পরিচেছদ। হতিনায় প্রথম দিবস                 | ***       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७७          |
| সপ্তম পরিচ্ছেদ। হস্তিনায় বিতীয় দিবস            | •••       | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹8•          |
| অষ্টম পরিচেছদ। কৃষ্ণকর্ণসংবাদ                    | 444       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 288          |
| নবম পরিচ্ছেদ। উপসংহার                            |           | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ₹8₩          |
| ষ্ঠ                                              | খণ্ড      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| কুরুত                                            | 中面        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| প্রথম পরিচেছদ। ভীছের মুদ্ধ                       | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>२</b> ¢>  |
| বিতীয় পরিচ্ছেদ। জয়দ্রথবধ                       | •••       | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹€8          |
| তৃতীয় পরিচ্ছেদ। বিতীয় স্তরের কবি               | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 264          |
| চতুর্থ পরিচ্ছেদ। ঘটোৎকচবধ                        | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७२          |
| পঞ্চম পরিচ্ছেদ। দ্রোণবধ                          | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७१          |
| ষষ্ঠ পরিচেছন। ক্লফকথিত ধর্মতত্ত্ব                | ***       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>૨</b> ૧¢  |
| नश्चम পরিচ্ছেদ। কর্ণবধ                           | •••       | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २४१          |
| अष्टेम পরিচ্ছেদ। তুর্ব্যোধনবধ                    | •••       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 590          |
| ধ                                                |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |

| 110/0                          | কৃষ্ণচরিত্র |     |             |
|--------------------------------|-------------|-----|-------------|
| নৰম পরিচেছদ ৷ যুদ্ধশেষ         | •••         | *** | २२७         |
| দশম পরিচ্ছেদ। বিধি সংস্থাপন    | ***         | ••• | रक्र        |
| একাদশ পরিছেদ। কামগীতা          | ***         | ••• | ٥٠)         |
| বাৰশ পরিচেছন। রুক্তপ্রয়াণ     | •••         |     | ৩•৩         |
|                                | সন্তম খণ্ড  |     |             |
|                                | প্রভাস      |     |             |
| व्यथम् পরিচেছत । यह्यः नश्यः म |             | ••• | 600         |
| বিতীয় পরিচ্ছেদ। উপসংহার       | •••         | ••• | 970         |
| ক্ৰেড়িশত ( ক )                | •••         | ••• | <b>47</b> P |
| ক্লোড়পত্ৰ (খ)                 | ,           | ••• | 450         |
| ক্লোড়পত্ৰ (গ)                 | ***         | ••• | \$60        |
| ক্রোড়পত্র ( ঘ )               | ***         | ••• | ৩২৯         |

# প্রথম খণ্ড উপক্রমণিকা

মহতত্তমদঃ পারে পুরুষং শৃতিতেজসম্। বং জ্ঞান্তা মৃত্যুমত্যেতি তলৈ জ্ঞান্তানে নমঃ। মহাভারত, শান্তিপর্বর, ৪৭ অধ্যানঃ।



# ত কৰিছে। তাৰ প্ৰতিষ্ঠান কৰিছিল **প্ৰতিষ্ঠান প্ৰতিষ্ঠান** কৰিছে। কৰিছে বিজ্ঞান কৰিছিল কৰিছিল। কৰিছিল কৰিছিল

a same a some store in the contraction of the contraction of a source of the contraction of the second of the contraction of th

#### man and place detay before the providing place of the providing the prov

ভারতবর্ষের অধিকাংশ হিন্দুর, বাঙ্গালা দেশের সকল হিন্দুর বিশাস যে, ঐকুঞ্জ দিরের অবতার। কৃষ্ণস্ত ভগবান্ স্বয়ং—ইহা তাঁহাদের দৃঢ়বিশাস। বাঙ্গালা প্রদেশে, কৃষ্ণের উপাসনা প্রায় সর্বব্যাপক। গ্রামে প্রায়ে কৃষ্ণের মন্দির, গৃহে গৃহে কৃষ্ণের পূজা, প্রায় মাসে মাসে কৃষ্ণোৎসব, উৎসবে উৎসবে কৃষ্ণাত্রা, কঠে কঠে কৃষ্ণগীতি, সকল মুখে কৃষ্ণনাম। কাহারও গায়ে দিবার বজ্রে কৃষ্ণনামাবলি, কাহারও গায়ে কৃষ্ণনামের ছাপ। কেহ কৃষ্ণনাম না করিয়া কোথাও যাত্রা করেন না; কেহ কৃষ্ণনাম না লিখিয়া কোন পত্র বা কোন লেখাপড়া করেন না; ভিখারী "জয় রাধেকৃষ্ণ" না বলিয়া ভিন্দা চায় না। কোন ঘ্লার কথা শুনিলে "রাধেকৃষ্ণ" নাম শিখাই। কৃষ্ণ এদেশে সর্বব্যাপক।

কৃষ্ণন্ত ভগবান্ বয়ং। যদি তাহাই বাঙ্গালীর বিশ্বাস, তবে সর্বসময়ে কৃষ্ণারাধনা, কৃষ্ণনাম, কৃষ্ণকথা ধর্মেরই উন্নতিসাধক। সকল সময়ে ঈশ্বরকে স্মরণ করার অপেক্ষা মহয়ের মঙ্গল আর কি আছে ! কিন্তু ইহারা ভগবান্কে কি রকম ভাবেন ! ভাবেন, ইনি বাল্যে চোর—ননী মাখন চুরি করিয়া খাইতেন; কৈশোরে পারদারিক—অসংখ্য গোপনারীকে পাতিব্রত্যধর্ম হইতে ভ্রষ্ট করিয়াছিলেন; পরিণত বয়সে বঞ্চক ও শঠ—বঞ্চনার দারা জোণাদির প্রাণহরণ করিয়াছিলেন। ভগবচ্চরিত্র কি এইরপ ! যিনি কেবল শুদ্ধসন্ত, যাহা হইতে সর্ব্বপ্রকার শুদ্ধি, যাহার নামে অশুদ্ধি, অপুণ্য দূর হয়, মন্ত্রদেহ ধারণ করিয়া সমস্ত পাপাচরণ কি সেই ভগবচ্চরিত্রসঙ্গত!

ভগবচ্চরিত্রের এইরূপ কল্পনায় ভারতবর্ষের পাপস্রোত বৃদ্ধি পাইয়াছে, সনাতনধর্মছিবিগণ বলিয়া থাকেন। এবং সে কথার প্রতিবাদ করিয়া জ্বয়্সী লাভ করিতেও কখনও কাহাকে দেখি নাই। আমি নিজেও ক্ষকে অয়ং ভগবান বলিয়া দৃঢ়বিশ্বাস করি; পাশ্চাত্য শিক্ষার পরিণাম আমার এই হইয়াছে যে, আমার সে বিশ্বাস দৃঢ়ীভূত হইয়াছে। ভগবান প্রক্রিকর যথার্থ কিরূপ চরিত্র পুরাণেতিহাসে বর্ণিত হইয়াছে, তাহা জানিবার জ্ঞা, আমার যত দ্র সাধ্য, আমি পুরাণ ইতিহাসের আলোচনা করিয়াছি। ভাহার ফল এই পাইয়াছি যে, ক্ষকমন্বন্ধীয় যে স্কল পাপোপাধ্যান জনসমাজে প্রচলিত আছে, তাহা সকলই

অমূলক বলিয়া জানিতে পারিয়াছি, এবং উপস্থাসকারকৃত কৃষ্ণসম্বনীয় উপস্থাস সকল বাদ দিলে যাহা বাকি থাকে, তাহা অতি রিশুক, প্রমপ্রিত্র, অতিশর মহৎ, ইহাও জানিতে পারিয়াছি। জানিয়াছি উদৃশ সর্বস্তপাধিত, সর্বপাপসংস্পর্শসূত্র, আদর্শ চরিত্র আর কোথাও নাই। কোন দেশীয় ইতিহাসেও না, কোন দেশীয় কাব্যেও না।

কি প্রকার বিচারে আমি এরপ সিছাতে উপস্থিত হইরাছি, তাহা বুঝান এই প্রস্থের একটি উদ্দেশ্য। কিছ সে কথা ছাড়িয়া দিলেও এই প্রস্থের বিশেষ প্রয়োজন আছে। আমার নিজের যাহা বিখাস, পাঠককে তাহা প্রহণ করিতে বলি না, এবং কৃষ্ণের ঈশ্বরত্ব সম্প্রোপন করাও আমার উল্লেখ্য নহে। এ প্রস্থে আমি তাহার কেবল মানবচরিত্রেরই সমালোচনা করিব। তবে এখন হিন্দুখর্মের আন্দোলন কিছু প্রবলতা লাভ করিয়াছে। ধর্মান্দোলনের প্রথমতার এই সময়ে কৃষ্ণচরিত্রের সবিস্তারে সমালোচন প্রয়োজনীয়। যদি প্রাতন বজায় রাখিতে হয়, তবে এখানে বজায় রাখিবার কি আছে না আছে, তাহা দেখিয়া লইতে হয়। আর যদি পুরাতন উঠাইতে হয়, তাহা হইলেও কৃষ্ণচরিত্রের সমালোচনা চাই; কেন না, কৃষ্ণকে না উঠাইয়া দিলে পুরাতন উঠান যাইবে না।

ইহা ভিন্ন আমার অক্স এক গুরুতর উদ্দেশ্য আছে। ইতিপুর্বের "ধর্মাড্র" নামে এছ প্রকাশ করিয়াছি। তাহাতে আমি যে কয়টি কথা বুঝাইবার চেষ্টা করিয়াছি, সংক্ষেপে ভাষা এই:—

- ">। মন্ত্রের কতকণ্ডলি শক্তি আছে। আমি তাহার বৃত্তি নাম বিয়াছি। সেইগুলির অফুশীলন, প্রক্ষুবণ ও চরিতার্থতায় মন্ত্রতাত।
  - ২। তাহাই মছয়ের ধর্ম।
  - ৩। সেই অমুশীলনের সীমা, পরস্পারের সহিত বৃত্তিগুলির সামগ্রন্ত।
  - ৪। তাহাই হ্ব।"

এক্ষণে আমি স্বীকার করি যে, সমস্ত বৃত্তিগুলির সম্পূর্ণ অর্মীলন, প্রফুরণ, চরিতার্থতা ও সামঞ্জ একাধারে তুর্লভ। এ সম্বন্ধে ঐ গ্রন্থেই যাহা বলিয়াছি, তাহাও উদ্ধৃত করিডেছি:—

"শিশু। - জানে পাণ্ডিভা, বিচারে দক্ষতা, কার্য্যে তৎপরতা, চিত্তে ধর্মাত্মতা এবং হ্বরেস রসিকতা এই সকল হইলে, ভবে মানসিক সর্বাদীণ পরিণতি হইবে। আবার তাহার উপর শারীরিক সর্বাদীণ পরিণতি আছে অর্থাং শরীর বলিষ্ঠ, হুস্থ, এবং সর্ব্বিধ শারীরিক ক্রিয়ায় হুদক্ষ ইওয়া চাই।

ধর্মতম্ব, কুক্চরিজের প্রথম সংক্ষরণের পরে এবং এই বিভীয় সংক্ষরণের পূর্বে প্রচারিত ব্ইয়াছিল।

#### अध्य थे : विकीय श्रीतिका : करक मित्र कानिवात छैनाय

এরপ আদর্শ কোথার পাইৰ ? এরপ মাছত জ বেকি না

क्षम । महत्र ना त्वत्र क्षेत्रक कारहरता क्षेत्रक नकाबीत क्षांव क त्वत्र अन्तिक क्षेत्रक क्षेत्रक ।

#### थू<del>मण्ड</del> :---

শনভার ভি লগত উপাধ্যে প্রথমান হার জাহার আবার ইহতে পারের না, ইহা সৃত্য, বিভ ক্ষরের অহকারী নহয়েরা, অবিং হাইদিনের গুণাবিকা দেখিয়া ইন্যাংশ বিবেচনা করা বার, অবনা বাহাবিগকে মানবদেহধারী করে করে করা বার, জীহারাই কোনে বাইনীর আকর্ণ হইতে পারের। এই অল বীশুপুট প্রীষ্টিয়ানের আনর্শ, পাকাসিংহ বৌজের আকর্ণ। কিন্তু এরণ ধর্মগারিবর্জক আদর্শ থেরপ হিন্দুশায়ে আছে, এমন আর পুরিবীর কোন ধর্মপুত্তকে নাই—কোন জাভির মধ্যে প্রাসিক্ত নাই। জনকারি রাজারি, নারদানি দেবর্বি, বিশিষ্ঠানি ব্রহ্মরি, সকলেই অহশীলনের চরমান্দর্শ। তাহার উপর প্রীরামচন্ত্র, মুর্মিন্তির, অর্জুন, লক্ষণ, দেববত ভীর প্রভৃতি ক্ষত্রিরণ আরও সম্পূর্ণতা-প্রাপ্ত আন্দর্শ। খুট ও শাকাসিংহ কেবল উলাসীন, কৌপীনধারী নির্মান ধর্মবেতা। কিন্তু ইহারা তা নয়। ইহারা সর্বাগণিট—ইহানিলেতেই সর্ব্বতি সর্বালসম্পর ফুর্জি পাইয়াছে। ইহারা সিংহাসনে বসিয়াও উদাসীন; কার্ম্মৃকহন্তেও ধর্মবেতা; রাজা হইয়াও পতিত; শক্তিমান্ হইয়াও সর্বজনে প্রেমময়। কিন্তু এই সকল আন্দর্শর উপর হিন্দুর আর এক আনর্শ আছে, বাহার কাছে আর সকল আনর্শ থাটো হইয়া যায়—ব্র্যিন্তির বাহার কাছে ধর্ম শিক্ষা করেন, ক্ষয় অর্জুন বাহার শিল্প, রাম ও লক্ষণ বাহার জংশমাত্র, বাহার তুল্য মহামহিমাম্য চরিত্র কপন মহন্যভাবার কীতিত হয় নাই।

এই তত্তী প্রমাণের দারা প্রতিপন্ন করিবার জক্তেও আমি প্রীকৃষ্ণচরিত্তের ব্যাখ্যানে প্রবৃত্ত হইয়াছি।

#### দিতীয় পরিচেচদ

কুফের চরিত্র কিরূপ ছিল, তাহা জানিবার উপায় কি 🏖 🗕

আদৌ এখানে ছইটি গুরুতর আপত্তি উপস্থিত হইতে পারে। বাঁহারা দৃঢ়বিশ্বাস করেন যে, কৃষ্ণ ভূমণ্ডলে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন, তাঁহাদের কথা এখন ছাড়িয়া দিই। আমার সকল পাঠক সেরপ বিশ্বাসযুক্ত নহেন। বাঁহারা সেরপ বিশ্বাসযুক্ত নহেন, তাঁহারা বলিবেন কৃষ্ণচিরতের মৌলিকতা কি ? কৃষ্ণ নামে কোন ব্যক্তি পৃথিবীতে কখনও বিভ্যমান ছিলেন, তাহার প্রমাণ কি ? বদি ছিলেন, তবে তাঁহার চরিত্র যথার্থ কি প্রকার ছিল, তাহা জানিবার কোন উপায় আছে কি ?

আমরা প্রথমে এই ছই সন্দেহের মীমাংসায় প্রবৃত্ত হইব। কৃষ্ণের বৃত্তাস্ত নিম্নলিখিত প্রাচীন গ্রন্থগুলিতে পাওয়া যায়।

- (১) মহাভারত।
- (२) इन्निवःम।
- (৩) পুরাণ।

ইহার মধ্যে পুরাণ আঠারখানি। সকলগুলিতে কৃষ্ণবৃত্তান্ত নাই। নিম্নলিখিত-শুলিতে আছে।

- (১) ব্রহ্ম পুরাণ।
- (২) পদা পুরাণ।
- (৩) বিষ্ণু পুরাণ।
- (৪) বায়ু পুরাণ।
- (৫) প্রীমন্তাগবত।
- (১০) ব্রহ্মবৈবর্ত পুরাণ।
- (১৩) স্বন্দ পুরাণ।
- (১৪) বামন পুরাণ।
- (১৫) কৃষ্ পুরাণ।

মহাভারত, আর উপরিলিখিত অক্স গ্রন্থ জির মধ্যে কৃষ্ণজীবনী সম্বন্ধে একটি বিশেষ প্রান্তেদ আছে। বাহা মহাভারতে আছে, তাহা হরিবংশে ও পুরাণগুলিতে নাই। বাহা হরিবংশ ও পুরাণগুলিতে নাই। বাহা হরিবংশ ও পুরাণ আছে, তাহা মহাভারতে নাই। ইহার একটি কারণ এই যে, মহাভারত পাওবদিগের ইতিহাস; কৃষ্ণ পাওবদিগের সথা ও সহায়; তিনি পাওবদিগের সহায় হইয়া বা তাঁহাদের সঙ্গে থাকিয়া যে সকল কার্য্য করিয়াছেন, তাহাই মহাভারতে আছে, ও থাকিবার কথা। প্রসঙ্গক্রমে অক্স ছুই একটা কথা আছে মাত্র। তাঁহার জীবনের অবশিষ্টাংশ মহাভারতে নাই বলিয়াই হরিবংশ রচিত হইয়াছিল, ইহা হরিবংশে আছে। ভাগবতেও এরপ কথা আছে। ব্যাস নারদকে মহাভারতের অসম্পূর্ণতা জানাইলেন। নারদ ব্যাসকে কৃষ্ণচরিত্র রচনার উপদেশ দিলেন। অতএব মহাভারতে যাহা আছে, এই ভাগবতে বা হরিবংশে বা অক্স পুরাণে তাহা নাই; মহাভারতে, যাহা নাই—পরিত্যক্ত হইয়াছে, তাহাই আছে।

অভএব মহাভারত দর্ববৃর্কবর্তী। হরিবংশাদি ইহার অভাব প্রণার্থ মাত্র। রাহা দর্বাপ্রে রচিত হইরাছিল, তাহাই সর্বাপেকার মৌলিক, ইহাই সম্ভব। ক্ষিত আছে যে, মহাভারত, হরিবংশ, এবং অষ্টাদশ পুরাণ একই ব্যক্তির রচিত। সকলই মহর্বি বেদব্যাস-প্রণীত। এ কথা সত্য কি না তাহার বিচারে একণে প্রয়োজন নাই। আগে দেখা যাউক, মহাভারতের কোন এতিহাসিকতা আছে কি না। যদি ভাহা না থাকে, তবে হরিবংশে ও পুরাণে কোন ঐতিহাসিক তত্ত্বের অন্তুসন্ধান র্থা।

একণে যে বিচারে প্রায়ুভ হইব, তাহাতে ছুই দিকে ছুই ঘোর বিপদ। এক দিকে, এ দেশীয় প্রাচীন সংস্কার যে, সংস্কৃতভাষায় যে কিছু রচনা আছে, যে কিছু অমুস্বার আছে, সকলই অভ্যন্ত ঋষি প্রণীত; সকলই প্রতিবাদ বা সন্দেহের অতীত যে সত্য, তাহাই আমাদিগের কাছে আনিয়া উপস্থিত করে। বেদবিভাগ, সক্ষশ্লোকাত্মক মহাভারত, হরিবংশ, অষ্টাদশ পুরাণ, সকল এক জনে করিয়াছেন; সকলই কলিষ্গের আরম্ভে হইয়াছে; সেও পাঁচ হাজার বংসর হইল; আর এই সকল বেদব্যাস যেমন করিয়াছিলেন, ঠিক ভেমনই আছে। অনেক লোকে, এ সংস্কারের প্রতিবাদ শুনা দূরে যাউক, যে প্রতিবাদ করিবে, তাহাকে মহাপাতকী, নারকী এবং দেশের সর্বনাশে প্রস্তুত মনে করেন।

এই এক দিকের বিপদ। আর দিকে গুরুতর বিপদ, বিলাডী পাণ্ডিতা। ইউরোপ ও আমেরিকার কডকগুলি পণ্ডিত সংস্কৃত শিক্ষা করিয়াছেন। তাঁহারা প্রাচীন সংস্কৃত গ্রন্থ হইতে ঐতিহানিক তত্ত্ব উদ্ভূত করিতে নিযুক্ত, কিন্তু তাঁহাদের এ কথা অসম্ভূষে পরাধীন ক্র্বল হিন্দুজাতি, কোন কালে সভ্যা ছিল, এবং সেই সভ্যতা অতি প্রাচীন। অতএব কৃই চারি জন ভিন্ন তাঁহারা সচরাচর প্রাচীন ভারতবর্ষের গৌরব ধর্বে করিতে নিযুক্ত। তাঁহারা যত্ত্বপূর্বক ইহাই প্রমাণ করিতে চাহেন যে, প্রাচীন ভারতবর্ষার গ্রন্থ সকলে যাহা কিছু আছে—হিন্দুধর্মবিরোধী বৌদ্ধগ্রন্থ ছাড়া—সকলই আধুনিক, আর হিন্দুগ্রন্থে যাহাই আছে তাহা হয় সম্পূর্ণ মিথাা, নয় অস্ত্র দেশ হইতে চুরি করা। কোন মহাত্মা বলেন, রামায়ণ হোমরের কাব্যের অম্বকরণ; কেহ বা বলেন, ভগবদগীতা বাইবেলের ছায়ামাত্র। হিন্দুর জ্যোতিষ চীন, যবন বা কাল্ডীয় হইতে প্রাপ্ত: কিন্দুর গণিতও পরের কাছে পাওয়া; লিখিত অক্ষরও কোন সীমীয় জাতীয় হইতে প্রাপ্ত: এ প্রকল কথা প্রতিপন্ন করিবার জন্ম তাঁহাদের বিচারপ্রণালীর মূলস্ত্র এই যে, ভারতবর্ষীয় প্রাছে ভারতবর্ষির বাহে ভারতবর্ষির বাহে ভারতবর্ষির বাহে ভারতবর্ষির বাহে ভারতবর্ষির বাহে ভারতবর্ষির বাহা পাওয়া যায় গাহা মিথাা বা প্রক্রিপ্ত, যাহা ভারতবর্ষের বিপক্ষে পাওয়া বায় তাহাই সভ্য। পাওবন্ধিরের ছায় বীরচরিত্র ভারতবর্ষীয় পুরুবের কথা মিথাা,

পাশুব কবিকল্পনা মাত্র, কিন্তু পাশুবপদ্মী দ্রোপদীর পঞ্চপতি সত্য, কেন না ভদ্ধারা সিদ্ধা হইতেছে যে, প্রাচীন ভারতবাসীয়েরা চ্যাড় জাতি ছিল, তাহাদিগের মধ্যে স্ত্রীলোকদিগের বছবিবাহ প্রচলিত ছিল। ফর্সুসন্ সাহেব প্রাচীন অট্টালিকার ভন্নাবশেষে কতকগুলা বিবল্ধা স্ত্রীমূর্ত্তি দেখিয়া সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, প্রাচীন ভারতবর্ষে স্ত্রীলোকেরা কাপড় পরিত না; এদিকে মথুরা প্রভৃতি স্থানের অপূর্ব্ব ভান্ধর্য দেখিয়া বিলাতী পণ্ডিতেরা ছির্ম্বাছেন, এ শিল্প প্রীক্ মিল্পার। বেবর (Weber) সাহেব, কোন মতে হিন্দুদিগের জ্যোতিবশাল্পের প্রাচীনতা উড়াইয়া দিতে না পারিয়া স্থির করিলেন, হিন্দুরা চান্দ্র নক্ষত্রন্থল বাবিলনীয়দিগের নিকট হইতে পাইয়াছে। বাবিলনীয়দিগের যে চান্দ্র নক্ষত্রমণ্ডল আদৌ কর্যনন্ত ছিল না, তাহা চাপিয়া গেলেন। প্রমাণের অভাবেও Whitney সাহেব বলিলেন, তাহা হইতে পারে, কেন না হিন্দুদের মানসিক স্বভাব তেমন তেজন্বী নয় যে, তাহারা নিজবৃদ্ধিতে এত করে।

এই সকল মহাপুরুষগণের মতের সমালোচনায় আমার কোন প্রয়োজন ছিল না। কেন না, আমি স্বদেশীয় পাঠকের জন্ম লিখি, হিন্দুছেবীদিগের জন্ম লিখি না। তবে ছংখের বিষয় এই যে, আমার স্বদেশীয় শিক্ষিতসম্প্রদায় মধ্যে অনেকে তাঁহাদের মতের অন্থবর্তী। অনেকেই নিজে কিছু বিচার আচার না করিয়াই, কেবল ইউরোপীয় পণ্ডিত-দিগের মত বলিয়াই, সেই সকল মতের অন্থবর্তী। আমার ছরাকাজ্ঞা যে, শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যেও কেহ কেহ এই গ্রন্থ পাঠ করেন। তাই, আমি ইউরোপীয় মতেরও প্রভিবাদে প্রয়ন্ত। বাঁহাদের কাছে বিলাতী সবই ভাল, বাঁহারা ইস্তক বিলাতী পণ্ডিত, লাগায়েৎ বিলাতী কুকুর, সকলেরই সেবা করেন, দেশী প্রন্থ পড়া দুরে থাক, দেশী ভিশারীকেও ভিক্ষা দেন না, তাঁহাদের আমি কিছু করিতে পারিব না। কিন্তু শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই সত্যপ্রিয় এবং দেশবংসল। তাঁহাদের জন্ম লিখিব।

#### তৃতীয় পরিচেছদ

#### মহাভারতের ঐতিহাসিকতা

বলিয়াছি যে, কৃঞ্চরিত্র যে সকল প্রস্থে পাওয়া যায়, মহাভারত তাহার মধ্যে সর্ব্বপূর্ববর্ত্তী। কিন্তু মহাভারতের উপর কি নির্ভর করা যায় ? মহাভারতের ঐতিহাসিকতা

কিছু আছে কি । মহাভারতকে ইতিহাস বলে, কিন্তু ইতিহাস বলিলে কি Historyই বুঝাইল । ইতিহাস কাহাকে বলে । এখনকার দিনে শৃগাল কুর্রের গল্প লিখিয়াও লোকে তাহাকে "ইতিহাস" নাম দিয়া থাকে। কিন্তু বন্ধত: যাহাতে পুরার্ত্ত, অথাৎ পুর্বে যাহা ঘটিয়াছে তাহার আর্ত্তি আছে, তাহা ভিন্ন আর কিছুকেই ইতিহাস বলা যাইতে পারে না—

#### "ধর্মার্থকামমোক্ষাণামুপ্রেশসমন্বিতম্। পূর্বাবৃত্তকথাযুক্তমিতিহাসং প্রচক্ষতে॥"

এখন, ভারতবর্ষের প্রাচীন গ্রন্থ সকলের মধ্যে কেবল মহাভারতই অথবা কেবল মহাভারত ও রামায়ণ ইতিহাস নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। যেখানে মহাভারত ইতিহাস পদে বাচ্য, যখন অন্ততঃ রামায়ণ ভিন্ন আর কোন গ্রন্থই এই নাম প্রাপ্ত হয় নাই, তখন বিবেচনা করিতে হইবে যে, ইহার বিশেষ ঐতিহাসিকতা আছে বলিয়াই এরপ হইয়াছে।

সত্য বটে যে, মহাভারতে এমন বিস্তর কথা আছে যে, তাহা স্পষ্টত: অলীক, অসম্ভব, অনৈতিহাসিক। সেই সকল কথাগুলি অলীক ও অনৈতিহাসিক বলিয়া পরিত্যাগ করিতে পারি। কিছু যে আংশ এমন কিছুই নাই যে, তাহা হইতে ঐ অংশ অলীক বা অনৈতিহাসিক বিবেচনা করা যায়, সে অংশগুলি অনৈতিহাসিক বলিয়া কেন পরিত্যাগ করিব? সকল জাতির মধ্যে, প্রাচীন ইতিহাসে এইরূপ ঐতিহাসিকে ও অনৈতিহাসিকে, সত্যে ও মিধ্যায়, মিশিয়া গিয়াছে। রোমক ইতিহাসবেদ্ধা লিবি প্রভৃতি, যবন ইতিহাসবেদ্ধা হেরোডোটস্ প্রভৃতি, মুসলমান ইতিহাসবেদ্ধা কেরেশ্ভা প্রভৃতি এইরূপ ঐতিহাসিক বৃত্যান্তর সঙ্গে অনৈস্গাঁক এবং অনৈতিহাসিক বৃত্যান্তর মিশাইয়াছেন। তাঁহাদিগের গ্রন্থ সকল ইতিহাস বলিয়া গৃহীত হইরা থাকে—মহাভারতই অনৈতিহাসিক বিলিয়া একেবারে পরিত্যক্ত হইবে কেন ?

এখন ইহাও স্বীকার করা যাউক যে, ঐ সকল ভিন্নদেশীর ইতিহাসগ্রন্থের অপেকা
মহাভারতে অনৈসর্গিক ঘটনার বাছল্য অধিক। তাহাতেও, যেটুকু নৈসর্গিক ও সম্ভব
ব্যাপারের ইতিবৃত্ত, সেটুকু গ্রহণ করিবার কোন আপত্তি দেখা যায় না। মহাভারতে যে
অহা দেশের প্রাচীন ইতিহাসের অপেকা কিছু বেশী কারনিক ব্যাপারের বাছল্য আছে,
তাহার বিশেষ কারণও আছে। ইতিহাসএন্থে ছুই কারণে অনৈসর্গিক বা মিধ্যা ঘটনা সকল
স্থান পায়। প্রাথম, লেখক জনক্ষাভির উপর নির্ভর করিয়া, সেই সকলকে সত্য বিবেচনা

করিয়া তাহা এমত্ত করেন। ছিতীয়, ওাঁহার প্রছ প্রচারের পর, পরবর্তী লেখকেরা আপুনাদিগের রচনা পূর্ববর্তী লেখকের রচনা সধ্যে প্রকিপ্ত করে। প্রথম কারণে সকল দেনের প্রাচীন ইভিহাস কারনিক ব্যাপারের সাক্ষাপে দ্বিত হইরাছে—মহাভারতেও সেইরূপ ঘটিয়া থাকিবে।

কিন্ত বিভীয় কারণটি অক্স দেশের ইতিহাসগ্রন্থে সেরূপ প্রবলতা প্রাপ্ত হয় নাই— মহাভারতকেই বিশেষ প্রকারে অধিকার করিয়াছে। ভাহার তিনটি কারণ আছে।

প্রথম কারণ এই যে, অক্সান্ত দেশে যথন ঐ সকল প্রাচীন ঐতিহাসিক গ্রন্থ প্রণীত হয়, তখন প্রায়েই সে সকল দেশে গ্রন্থ সকল লিখিত করিবার প্রথা চলিয়াছে। গ্রন্থ লিখিত হইলে, তাহাতে পরবর্ত্তী লেখকেরা স্বীয় রচনা প্রক্রিপ্ত করিবার বড় স্থবিধা পান না—লিখিত গ্রন্থে প্রক্রিপ্ত রচনা শীত্র ধরা পড়ে। কেন না, প্রাচীন একখানা কাপির দ্বারা অক্য কাপির গুদ্ধান্ত করা যায়। প্রাচীন ভারতবর্ষে গ্রন্থ সকল প্রবিপ্রথামুখে সুখে প্রচারিত হইত, লিপিবিভা প্রচলিত হইলে পরেও গ্রন্থ সকল পূর্বব্রথামুখে সুখে প্রচারিত হইড়। ভাহাতে প্রক্রিপ্ত রচনা প্রবেশ করিবার বিশেষ স্থবিধা ঘটিয়াছিল।

বিজীয় কারণ এই বে, রোম, গ্রীস বা অন্থ কোন দেশে কোন ইতিহাসগ্রস্থ, মহাভারতের ভার জনসমাজে আদর বা গৌরব প্রাপ্ত হয় নাই। স্মৃতরাং ভারতবর্ষীয় লেশকদিগের পক্ষে মহাভারতে স্বীয় রচনা প্রক্ষিপ্ত করিবার যে লোভ ছিল, অন্থ কোন দেশীয় লেশকদিগের সেরপ ঘটে নাই।

তৃতীয় কারণ এই বে, অক্ত দেশের লেখকেরা আপনার যগ বা তাদৃশ অক্ত কোন কামনার বশীস্থৃত হইয়া প্রেছ প্রেণয়ন করিছেন। কাজেই আপনার নামে আপনার রচনা প্রচার করাই তাঁহাদিগের উদ্দেশ্য ছিল, পরের রচনার মধ্যে আপনার রচনা তৃবাইয়া দিয়া আপনার নাম লোপ করিবার অভিপ্রায় তাঁহাদের কখনও ঘটিত না। কিন্তু ভারতবর্ষের আদ্দেশ্যা নিংশার্ষ ও নিকাম হইয়া রচনা করিছেন। লোকহিত ভিন্ন আপনাদিগের যগ তাঁহাদিগের অভিপ্রেছ ছিল না। অনেক গ্রন্থে তৎপ্রণেতার নামমাত্র নাই। অনেক গ্রেষ্ঠ প্রেছ এমন আছে যে, কে তাহার প্রণেতা, তাহা আজি পর্যান্ত কেহ জানে না। ঈদৃশ্য নিকাম লেখক, যাহাছে মহাভারছের ক্যায় লোকায়ত গ্রন্থের সাহায্যে তাঁহার রচনা লোকন্মধ্যে বিশেষ প্রকারে প্রচারিছ হইয়া লোকহিত সাধন করে, সেই চেষ্টায় আপনার রচনা মকল তাদৃশ গ্রন্থে প্রক্রিপ্ত করিছেন।

এই সকল কারণে মহাভারতে কান্ধনিক বৃত্তান্তের বিশেষ বাহল্য ঘটিরাছে। কিন্তু কান্ধনিক বৃত্তান্তের বাহল্য আছে বলিয়া এই প্রাসিদ্ধ ইডিহাসপ্রস্থে যে কিছুই ঐভিহাসিক কথা নাই, ইহা বলা নিভান্থ অসলত।

#### চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### মহাভারতের ঐতিহাসিকতা

#### ইউবোপীয়দিগের মত

অসঙ্গতই হউক আর সক্তই হউক, মহাভারতের ঐতিহাসিকতা অবীকার করেন, এমন অনেক আছেন। বলা বাছলা যে, ইহারা ইউরোপীয় পণ্ডিড, অথবা তাঁহাদিগের শিক্ষ। তাঁহাদিগের মডের সংক্ষেপতঃ উল্লেখ করিব।

বিলাফী বিভার একটা লক্ষণ এই যে, ভাঁহারা আদেশে বাহা দেখেন, মনে করেন বিদেশে ঠিক ভাই আছে। ভাঁহারা Moor ভিন্ন আপৌরবর্ণ কোন ছাভি ছানিভেন না, এজন্ম এদেশে আসিয়া হিন্দুদিগকে "Moor" বলিভে লাগিলেন। সেইরল বদেশে Epic কাব্য ভিন্ন পড়ে রচিভ আখ্যানগ্রন্থ দেখেন নাই, স্কুতরাং ইউরোপীয় পণ্ডিভেরা মহাভারত ও রামায়ণের সন্ধান পাইয়াই এ হুই গ্রন্থ Epic কাব্য বলিয়া সিদ্ধান্ত করিলেন। যদি কাব্য, ভবে আর উহার ঐতিহাসিকভা কিছু রহিল না, সব এক কথায় ভাসিয়া গেল।

ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা এ বোল কিয়ৎ পরিমাণে ছাড়িয়াছেন, কিন্তু তাঁহাদের দেশী শিয়োরা ছাডেন নাই।

কেন, মহাভারতকে সাহেবেরা কাব্যগ্রন্থ বলেন, তাহা তাঁহারা ঠিক বুঝান নাই। উহা পছে রচিত বলিয়া এরূপ বলা হর, এমত হইতে পােন না, কেন না, সর্ব্ব প্রকার সংস্কৃত গ্রন্থই পছে রচিত;—বিজ্ঞান, দর্শন, অভিধান, জ্যোতিষ, চিকিংলা শান্ত্র, সক্ষই পছে প্রণীত হইয়াছে। তবে এমন হইতে পারে, মহাভারতে কাব্যাংশ বড় স্থুন্দর;—ইউরোপীয়েরা যে প্রকার সৌন্দর্য্য স্ট্রিয়াতে কাব্যোংশ বড় স্থুন্দর;—ইউরোপীয়েরা যে প্রকার সৌন্দর্য্য স্ট্রাত কাব্যের লক্ষণ বলিয়া নির্দেশ করেন, সেই জাতীয় সৌন্দর্য্য উহাতে বহুল পরিমাণে আছে বলিয়া, উহাতে স্ট্রাত বহুল পরিমাণে আছে বলিয়া, উহাতে স্ট্রাত বহুল পরিমাণে আছে বলিয়া, ইউরোপীয় মৌলিক ইভিহাসেও আছে। ইংরেজের মধ্যে মেকলে, কার্লাইল্ ও ফুনের গ্রন্থে, ফরাসীদিগের মধ্যে লামার্তীন্ ও

34

মিশালার প্রাছে, প্রীকদিগের মধ্যে থুকিদিদিসের প্রাছে, এবং অস্থান্ড ইতিহাসগ্রন্থে আছে।
মান্ত্র-চরিত্রই ক্ষাব্রের শ্রেষ্ঠ উপাদান; ইতিহাসবেতাও মন্ত্র্যাচরিত্রের বর্ণন করেন; ভাল
করিয়া তিনি যদি আপনার কার্য্য সাধন করিতে পারেন, তবে কাজেই তাঁহার ইতিহাসে
কাব্যের সৌন্দর্য্য আসিয়া উপস্থিত হইবে। সৌন্দর্য্যহেতু ঐ সকল গ্রন্থ অনৈতিহাসিক
বিলয়া পরিত্যক্ত হয় নাই—মহাভারতও হইতে পারে না। মহাভারতে যে সৌন্দর্য্য স্বিধিক পরিমাণে ঘটিয়াছে, তাহার বিশেষ কারণও আছে।

মূর্থের মতের বিশেষ আন্দোলনের প্রয়োজন নাই। কিন্তু পণ্ডিতে যদি মূর্থের মত কথা কয়, তাহা হইলে কি কৰ্ম্বন্ত ? বিখ্যাত Weber সাহেব পণ্ডিত বটে, কিন্তু আমার বিবেচনায় তিনি যে ক্ষণে সংস্কৃত শিখিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন, ভারতবর্ষের পক্ষে সে অতি অন্তভক্ষণ। ভারতবর্ষের প্রাচীন গৌরব সেদিনকার জর্মানির অরণানিবাসী বর্ষার-দিগের বংশধরের পক্ষে অসহ। অতএব প্রাচীন ভারতবর্ধের সভ্যতা অতি আধুনিক, ইহা প্রমাণ করিতে তিনি সর্বাদা যত্নশীল। তাঁহার বিবেচনায় যিশু থিষ্টের জন্মের পূর্বে যে মহাভারত ছিল, এমন বিবেচনা করিবার মুখ্য প্রমাণ কিছু নাই। এতটুকু প্রাচীনতার কথা স্বীকার করিবারও একমাত্র কারণ এই যে, Chrysostom নামা এক জন ইউরোপীয় ভারতবর্ষে আসিয়া দাঁড়ি মাঝির মুথে মহাভারতের কথা শুনিয়া গিয়াছিলেন। পাণিনির স্থ্যে মহাভারত শব্দও আছে, যুধিষ্ঠিরাদিরও নাম আছে। কিন্তু তাহাতে তাঁহার বিশ্বাস হয় না, কেন না পাণিনিও তাঁহার মতে "কালকের ছেলে"। তবে এক জন ইউরোপীয়ের পবিত্র কর্ণরন্ধ্রে প্রবিষ্ট নাবিকবাক্যের কোন প্রকার অবহেলা করিতে তিনি সক্ষম নহেন। অভএব মহাভারত যে খ্রিষ্টীয় প্রথম শতাব্দীতে ছিল, ইহা তিনি কায়ক্লেশে স্বীকার করিয়াছেন। কিন্তু আর এক জন ইউরোপীয় লেখক (Megasthenes) যিনি খ্রিষ্ট-পূর্ব্ব তৃতীয় বা চতুর্থ শতাব্দীর লোক, এবং ভারতবর্ষে আসিয়া চক্রগুপ্তের রাজধানীতে বাস করিয়াছিলেন, তিনি জাঁহার এছে মহাভারতের কথা লেখেন নাই। কাজেই বেবর সাহেবের বিবেচনায় তাঁহার সময় মহাভারত ছিল না। । এখানে জন্মান পণ্ডিতটি জানিয়া শুনিয়া ইচ্ছাপুর্বক জুয়াচুরি করিয়াছেন। কেন না, ডিনি বেশ জানেন যে, মিগাস্থেনিসের ভারতসম্বন্ধীয় এন্থ বিভ্যমান নাই, কেবল অ্যান্ড প্রস্থকার তাহা হইতে যে সকল অংশ

<sup>\*</sup> Since Megasthenes says nothing of this epic, it is not an improbable hypothesis that its origin is to be placed in the interval between his time and that of Chrysostom; for what ignorant sailors took note of would hardly have escaped his observation.

History of Sanskrit Literature, English Translation, p. 186. Trubner & Co., 1882.

প্রথম খণ্ড: চতুর্থ পরিচ্ছেদ: মহাভারতের ঐতিকাদিকতা

তাঁহাদিগের নিজ নিজ পুস্তকে উদ্ভ করিয়াছিলেন, তাহাই সদ্ধানপুৰ্বক ভাষাই বাবেক (Dr. Schwanbeck) নামক এক জন আধুনিক পণ্ডিত একখানি এছ প্রস্তুত করিয়াছনে, তাহাই এখন মিগান্থেনিস কৃত ভারতবৃত্তান্ত বলিয়া প্রচলিত। তাঁহার একো অধিকাশে বিশুপ্ত; স্মৃতরাং তিনি মহাভারতের কথা বলিয়াছিলেন কি না বলা যায় না। ইহা জানিয়া শুনিয়াও কেবল ভারতবর্ধের প্রতি বিষেব্ছিরশতঃ বেবর সাহেব এরপ কথা লিখিয়াছেন। তাঁহার প্রণীত ভারত-সাহিত্যের ইতিবৃত্ত বিষয়ক প্রন্থে আভোপান্ত ভারতবর্ধের গৌরব লাঘ্বের চেষ্টা ভিন্ন, অক্স কোন উদ্দেশ্য দেখা যায় না। ইহার পর বলা বাছল্য যে, মিগান্থেনিস্ মহাভারতের নাম করেন নাই, ইহা হইতেই এমন বুঝায় না যে, তাঁহার সময়ে মহাভারত ছিল না। অনেক হিন্দু জর্মনি বেড়াইয়া আসিয়াছেন, গ্রন্থও লিখিয়াছেন, তাঁহাদের কাহারও প্রন্থে ত বেবর সাহেবের নাম দেখিলাম না। সিদ্ধান্ত করিতে হইবে কি যে, বেবর সাহেব কখনও ছিলেন না ?

অক্সাম্ম পণ্ডিভেরা, বেবর সাহেবের মত, সব উঠাইয়া দিতে চাহেন না। তাঁহারা যে আপন্তি করেন, তাহা ছুই প্রকার ;—

- (১) মহাভারত প্রাচীন গ্রন্থ বটে, কিন্তু খ্রি: পৃঃ চতুর্থ কি পঞ্চম শতাব্দীতে প্রণীত হইয়াছিল, তাহার পূর্ব্বে এরূপ গ্রন্থ ছিল না।
- (২) আদিম মহাভারতে পাণ্ডবদিগের কোন কথা ছিল না। পাণ্ডব ও কৃষ্ণ প্রভৃতি কবিকল্পনা মাত্র।

দেশী মত আবার বিপরীত সীমান্তে গিয়াছে। দেশীয়েরা বলেন, কলির আরম্ভের ঠিক পূর্ব্বে কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল। সে সময়ে বেদব্যাস বর্ত্তমান ছিলেন। কলির প্রবৃত্তি মাত্রে পাশুবেরা স্বর্গারোহণ করেন। অতএব কলির আরম্ভেই অর্থাৎ অন্ত হইডে ৪৯৯২ বংসর পূর্বের, মহাভারত প্রণীত হইয়াছিল।

ছটি মতই ঘোরতর অমপরিপূর্ণ। ছই দলের মতেরই খণ্ডন আবশ্যক। তজ্জন্ত প্রথম প্রয়োজনীয় তত্ত্ব এই যে, কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ কবে হইয়াছিল ইহার নির্ণয়। তাহা নির্ণীত হইলেই কতক বুঝিতে পারিব, মহাভারত কবে প্রণীত হইয়াছিল, এবং পাণ্ডবাদি কবিকল্পনা মাত্র কি না ? তাহা হইলেই জানিতে পারিব, মহাভারতের উপর নির্ভর করা যায় কি না ?

#### **পक्ष्म পরিচ্ছেদ**

#### কুত্ৰকেত্ৰের যুদ্ধ কবে হইয়াছিল

প্রথমে, দেশী মতেরই সমালোচনা আবশুক। ৪৯৯২ বংসর পূর্বেব যে কৃক্ষক্তের বৃদ্ধ হইয়াছিল, এ কথাটা সভ্য নহে; ইহা আমি দেশী গ্রন্থ অবলম্বন করিয়াই প্রমাণ করিব। রাজভরঙ্গিশীকার বলেন, কলির ৬৫৩ বংসর গতে গোনর্দ্ধ কাশ্মীরে রাজা হইয়াছিলেন। আরও বলেন, গোনর্দ্দ যুধিন্তিরের সমকালবর্তী রাজা। তিনি ৩৫ বংসর রাজভ করেন। আতএব প্রায় সাভ শত বংসর আরও বাদ দিতে হয়। তাহা হইলে ২৪০০ খ্রিষ্ট-পূর্ববাদ পাওয়া যায়।

কিন্ত বিষ্ণুপুরাণে আছে---

সপ্তর্মীণাঞ্চ যৌ পুর্বেমী দৃশ্যেতে উদিতৌ দিবি।
তয়োন্ত মধ্যনকত্রং দৃশ্যতে যং সমং নিশি।
তেন সপ্তর্ধয়ো যুক্তান্তিইস্থ্যান্তশতং নৃণাম্।
তে তৃ পারিক্ষিতে কালে মঘাস্থাসন্ বিজ্ঞান্তম।
তদা প্রারুশ্য কলিছানিশান্তশতাত্মকং।

৪ স্থাংশ: ২৪ স্ক্, ৩৩-৩৪

অর্থ। সপ্তর্ষিমগুলের মধ্যে যে ছুইটি তারা আকাশে পূর্ববিকে উদিত দেখা বার, ইহাদের সমস্থতে যে মধ্যনকত দেখা যায়, সেই নকতে সপ্তর্ষি শত বংসর অবস্থান করেন। সপ্তর্ষি পরীক্ষিতের সময়ে মঘা নক্ষত্তে ছিলেন, তখন কলির ছাদশ শত বংসর প্রবৃত্ত হইয়াছিল।

অভএব এই কথা মতে কলির দানশ শত বর্ষের পর পরিক্রিতের সময়; তাহা হইলে উপরি উদ্ধৃত ৩৪ শ্লোক অফুসারে ১৯০০ খিষ্ট-পূর্বাব্দে কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল।

কিন্ত ৩০ লোকে যাহা পাওয়া যায়, তাহার দক্ষে এ গণনা মিলে না। ঐ ৩৩ লোকের তাৎপর্যা অতি ত্র্গম—সবিস্তারে ব্ঝাইতে হইল। সপ্তর্বিমণ্ডল কডকগুলি ছিরনক্ষত্র, উহার বিলাভী নাম Great Bear বা Ursa Major. মঘা নক্ষত্রও কডকগুলি ছিরভারা। সকলেই জানেন, ছিরতারার গতি নাই। তবে বিষ্বের একটু সামাশ্র গতি আছে—ইংরেজ জ্যোতির্বিদেরা তাহাকে বলেন "Precession of the Equinoxes."

नক্ত এখানে অধিকাৰি।

এই গতি হিন্দুমতে প্রতি বংসর ৫৪ বিকলা। এক এক নক্ষত্রে ১৩৫ আংশ। এ হিসাবে কোন স্থিরতারার এক নক্ষ্য পরিভ্রমণ করিতে সহস্র বংসর লাগে—লত বংসর নয়। তাহা ছাড়া, সপ্রযিমগুল কখনও মঘা নক্ষত্রে থাকিতে পারে না। কারণ মঘা নক্ষ্য সিংছ-রাশিতে। ছাদশ রাশি রাশিচক্রের ভিতর। সপ্রবিমগুল রাশিচক্রের বাহিরে। ক্রেম ইংলগু ভারতবর্ষে কখনও থাকিতে পারে না, তেমন সপ্রধিমগুল মঘা নক্ষত্রে থাকিতে পারে না।

পাঠক জিজাসা করিতে পারেন, তবে পুরাণকার ঋষি কি গাঁজা ধাইয়া এই সকল কথা লিখিয়াছিলেন ? এমন কথা আমরা বলিতেছি না, আমরা কেবল ইহাই বলিতেছি যে, এই প্রাচীন উক্তির তাৎপর্য্য আমাদের বোধগম্য নহে। কি ভাবিয়া পুরাণকার লিখিয়াছিলেন, ভাহা আমরা বৃঝিতে পারি না। পাশ্চাত্য পশুত বেউলি সাহেব ভাহা এইরূপ বৃঝিয়াছেন :—

"The notion originated in a contrivance of the astronomers to show the quantity of the precession of the equinoxes: This was by assuming an imaginary line, or great circle, passing through the poles of the ecliptic and the beginning of the fixed Magha, which circle was supposed to out some of the stars in the Great Bear. \* \* \*

The seven stars in the Great Bear being called the Rishis, the circle so assumed was called the line of the Rishis; and being invariably fixed to the beginning of the lunar asterism Magha, the precession would be noted by stating the degree &o. of any moveable lunar mansion out by that fixed line or circle as an index."

Historical View of the Hindu Astronomy, p. 65.

এইরপ গণনা করিয়া বেণ্ট লি ষ্থিষ্টিরকে ৫৭৫ ব্রিট-পূর্বান্দে আনিয়া কেলিয়াছেন। অর্থাৎ তাঁহার মতে ব্ধিষ্টির শাকাসিংহের অল্প পূর্ববর্ত্তী। আমেরিকার প্রতিত Whitney সাহেব বলেন, হিন্দুদিগের জ্যোতিষিক গণনা এত অগুদ্ধ যে, তাহা হইতে কোন কালাবধারণচেষ্টা বৃথা। কিন্ধ যে কোন প্রকারে হউক কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধের কালাবধারণ হইতে পারে, দেখাইতেছি।

প্রথমতঃ পুরাণকার ঋষির অভিপ্রায় অনুসারেই গণনা করা যাউক। তিনি বলেন যে, যুধিষ্ঠিরের সময়ে সপ্তবি মঘায় ছিলেন, নন্দ মহাপদ্মের সময় পুর্ববাঘায়।

> প্রয়াক্তম্বি যরা চৈতে পূর্ব্বাবাঢ়াং মহর্বঃ। তলা নন্দাং প্রভৃত্যেষ কলিবু বিং গমিয়তি । ৪। ২৪। ৩২

তার পর, শ্রীমন্তাগবতেও ঐ কথা সাছে—

যদা ম্বাভ্যো বাশ্বস্থি পূৰ্ব্বাযাদাং মহৰ্বয়ঃ। তদা নলাং প্ৰভৃত্যেৰ কলিবুঁকিং গমিগুতি ॥ ১২ । ২ । ৩২ भवा इहेट पूर्व्यायाज़ नमम नक्क ; यथा—भवा, पूर्व्यक्त्वनी, উত্তরक्त्वनी, इन्ही, किंवा, वाकि, विभाषा, व्यक्ताया, व्यक्ति, मृना, पूर्व्यायाज़। व्यक्तिय पूर्विष्ठित इहेटक नन्म ১০×১০০= महत्व वरमत व्यक्तत ।

এখন, আর এক প্রকার গণনা যাহা সকলেই বুঝিতে পারে তাহা দেখা যাউক। বিষুপুরাণের যে লোক:উদ্ভূত করিয়াছি, তাহার পূর্বলোক এই ঃ—

शावर পরিক্ষিতে। জন্ম शांतक्षणां ভিবেচনম্। এতদ্বর্বসহস্তস্ক জেন্তং পঞ্চদশান্তরম্॥ ৪। ২৪। ৩২

নন্দের পুরা নাম নন্দ মহাপল্প। বিষ্ণুপুরাণে ঐ ৪ অংশের ২৪ অধ্যায়েই আছে—
"মহাপল্প: তৎপুত্রাশ্চ একবর্ষণতমবনীপতরোঃ তবিহাতি। নবৈব তান্ নন্দান্ কোটিল্যো ব্রাহ্মণঃ
সমুদ্ধবিষাতি। তেষামভাবে মৌগাশ্চ পৃথিবীং ভোক্ষান্তি। কোটিল্য এব চন্দ্রগুগুং রাজ্যেহভিবেক্ষাতি।"

ইছার অর্ধ—মহাপন্ম এবং ভাঁহার পুত্রগণ একশতবর্ধ পৃথিবীপতি হইবেন। কৌটিল্য: নামে ব্রাহ্মণ নন্দবংশীয়গণকে উন্মূলিত করিবেন। ভাঁহাদের অভাবে মৌর্য্যগণ পৃথিবী ভোগ করিবেন। কৌটিল্য চন্দ্রগুপুকে রাজ্যাভিষিক্ত করিবেন।

ভবেই যুমিটির হইতে চল্লগুপ্ত ১১১৫ বংসর। চল্লগুপ্ত অতি বিখ্যাত সমাট্— ইনিই মাকিদনীয় থবন আলেক্জন্দর ও সিলিউকস্ নৈকটরের সমসাময়িক। ইনি বাছবলে মাকিদনীয় ব্যনদিগকে ভারতবর্ষ হইতে দুরীকৃত করিয়াছিলেন, এবং প্রবলপ্রতাপ সিলিউকসকে পরাভ্ত করিয়া তাঁহার কন্তা বিবাহ করিয়াছিলেন। তাঁহার মত দোদিওপ্রতাপ ভখন কেইই পৃথিবীতে ছিলেন না। ক্ষিত আছে, তিনি অকুতোভয়ে আলেক্জন্দরের শিবিরমধ্যে প্রবেশ করিয়াছিলেন। আলেক্জন্দর ৩২৫ খ্রিষ্টাকে ভারতবর্ষ আক্রমণ করেন।

চন্দ্রকার ৩১৫ খ্রি: অব্দে রাজাপ্রাপ্ত হয়েন। অতএব ঐ ৩১৫ আঙ্কের সহিত উপরিলিখিত ১১১৫ যোগ করিলেই যুধিষ্ঠিরের সময় পাওয়া যাইবে। ৩১৫+১১১৫=
১৪৩০ খ্রি: পৃঃ তবে মহাস্তারতের যুদ্ধের সময়।

আছাক পুরাণেও ঐরপ কথা আছে। তবে মংস্ত ও বায়ু পুরাণে ১১১৫ স্থানে ১১৫০ লিখিত আছে। তাহা হইলে ১৪৬৫ পাওয়া যায়।

কুলক্ষেত্রের যুদ্ধ যে ইহার বড় বেশি পূর্ব্বে হয় নাই, বরং কিছু পরেই হইয়াছিল, ভাহার এক অথগুনীয় প্রমাণ পাওয়া যায়। সকল প্রমাণ থণ্ডন করা যায়---গণিত জ্যোতিধের প্রমাণ থণ্ডন করা যায় না---"চন্দার্কো যত্ত সাক্ষিণো।"

विश्वाङ চাৰক।।

সকলেই জানে যে বংসরের ছুইটি দিনে দিবারাত্র সমান হয়। সেই ছুইটি দিন একের ছয় মাস পরে আর একটি উপস্থিত হয়। উহাকে বিষুব বলে। আকাশের যে বে স্থানে ঐ ছুই দিনে সূর্য্য থাকেন, সেই স্থান ছুইটিকে ক্রাম্থিপাত বা ক্রাম্থিপাতবিন্দু (Equinoctial point) বলে। উহার প্রত্যেকটির ঠিক ৯০ অংশ (90 degrees) পরে অয়ন পরিবর্ত্তন হয় (Solstice)। ঐ ৯০ অংশে উপস্থিত হুইলে সূর্য্য দক্ষিণায়ন হুইতে উত্তরায়ণে, বা উত্তরায়ণ হুইতে দক্ষিণায়নে যান।

মহাভারতে আছে, ভীমের ইচ্ছামৃত্য। তিনি শরশয্যাশায়ী হইলে বলিয়াছিলেন যে, আমি দক্ষিণায়নে মরিব না, (তাহা হইলে সদগতির হানি হয়); অতএব শরশয্যায় শুইয়া উত্তরায়ণের প্রতীক্ষা করিতে লাগিলেন। মাঘ মাসে উত্তরায়ণ হইলে তিনি প্রাণত্যাগ করিলেন। প্রাণত্যাগের পূর্বের ভীম বলিতেছেন,—

## "गारपार्शः नमञ्जारक्षा मानः लोत्मा युधिवेत ।"

তবে, তখন মাঘ মাদেই উত্তরায়ণ হইয়াছিল। আনেকে মনে করেন, এখনও মাঘ মাসেই উত্তরায়ণ হয়, কেন না ১লা মাধকে উত্তরায়ণ দিন এবং তংপুর্বাদিনকে মকর-সংক্রান্তি বলে। কিন্তু তাহা আর হয় না। যখন অধিনী নক্ষত্রের প্রথম অংশে ক্রান্তিপাত হইয়াছিল, তখন অধিনী প্রথম নক্ষত্র বলিয়া, গণিত হইয়াছিল: তখন আধিন মাসে বংসর আরম্ভ করা ইইড. এবং তথনই ১লা মাথে উত্তরায়ণ হইড। এখনও গণনা সেইরূপ চলিয়া আসিতেছে, এখন ফদলী সন ১লা আদ্বিনে আরম্ভ হয়, কিন্তু এখন আর অধিনী নক্ষত্রে ক্রান্তিপাত হয় না; এবং এখন ১লা মাঘে পুর্দের মত উত্তরায়ণ হয় না। এখন ৭ই পৌষ বা ৮ই পৌষ (২১শে ডিসেম্বর) উত্তরায়ণ হয়। ইহার কারণ এই যে ক্রান্তিপাত-বিন্দুর একটা গতি আছে, ঐ গতিতে ক্রান্তিপাত, সুতরাং অয়নপরিবর্তমন্তানও, বংসর বংসর পিছাইয়া যায়। ইহাই পূর্বক্ষিত Precession of the Equinoxes—হিন্দুনাম "অয়নচলন"। কত পিছাইয়া যায়, তাহারও পরিমাণ স্থির আছে। হিন্দুরা বলেন, বংসরে ৫৪ বিকলা, ইহাও পূর্বের কথিত হইয়াছে। কিন্তু ইহাতে সামাক্ত ভুল আছে। ১৭২ খ্রি:-পূর্ব্বাব্দে হিপার্কস্ নামা গ্রীক জ্যোভির্বিদ্ ক্রাম্ভিপাত হইতে ১৭৪ অংশে চিত্রা नक्रवादक प्रिथियाहित्सन । मारिक्रमार्टेन् ১৮०२ श्रिः जात्म विवादक २०১ जार्स ८ कमा ८ বিকলায় দেখিয়াছিলেন। ইহা হইতে হিসাব করিয়া পাওয়া যায়, ক্রাম্ভিপাতের বার্ষিক গতি সাড়ে পঞ্চাশ বিকলা। বিখ্যাত ফরাশী জ্যোতির্বিদ Leverrier ঐ গতি অস্ত কারণ হইতে ৫০'২৪ বিকলা স্থির করিয়াছেন, এবং সর্বলেষে Stockwell গণিয়া ৫০'৪৩৮

বিকলা পাইয়াছেন। এই গণনা প্রথম গণনার সঙ্গে মিলে। অতএব ইহাই প্রহণ করা যাউক।

ভীখের মৃত্যুকালেও মাখ মাদে উত্তরায়ণ হইয়াছিল, কিন্তু সৌর মাঘের \* কোন্
দিনে ভাছা লিখিত নাই। পৌৰ মাঘে সচরাচর ২৮ কি ২৯ দিন দেখা যায়। এই ছুই
মাদে মোটে ৫৭ দিনের বেশী প্রায় দেখা যায় না। কিন্তু এমন হইতে পারে না যে, তখন
মাঘ মাদের শেষ দিনৈই উত্তরায়ণ হইয়াছিল। কেন না, তাহা হইলে "মাঘোহয়ং
সমন্ত্রাপ্তঃ" কথাটি বলা হইত না। ২৮শে মাঘে উত্তরায়ণ ধরিলেও এখন হইতে ৪৮ দিন
ভকাং। ৪৮ দিনে রবির গতি মোটামুটি ৪৮ অংশ ধরা যাইতে পারে; কিন্তু ইহা ঠিক বলা
যায় না, কেন না রবির শীজগতি ও মন্দগতি আছে। ৭ই পৌর হইতে ২৯শে মাঘ পর্যান্ত
রবিক্ট বালালা পঞ্জিকা ধরিয়া গণিলে ৪৪ অংশ ৪ কলা মাত্র গতি পাওয়া যায়। এ
৪৪ অংশ ৪ কলা লইলে খি: পৃ: ১২৬৩ বংসর পাওয়া যায়। ৪৮ অংশ প্রা লইলে খি:
পৃ: ১৫৩০ বংসর পাওয়া যায়। ইহা কোন মতেই হইতে পারে না যে, ইহার পূর্বে
কুন্দক্ষেত্রের যুদ্ধ হইয়াছিল। বিফুপুরাণ হইতে যে খি: পৃ: ১৪০০ পাওয়া গিয়াছে, তাহাই
ঠিক বোধ হয়। ভরসা করি, এই সকল প্রমাণের পর আর কেহই বলিবেন না যে,
মহাভারতের যুদ্ধ ঘাপরের শেষে, পাঁচ হাজার বংসর পূর্বেব হইয়াছিল। তাহা যদি হইত,
ভবে সৌর হৈত্রে উদ্ধরায়ণ হইত। চাক্র মাঘও কখনও সৌর হৈত্রে ইইতে পারে না।

# ষষ্ঠ পরিচ্ছেদ

পাণ্ডবদিগের ঐতিহাসিকত।

## ইউরোপীয় মত

মহাভারতের যুদ্ধকাল সম্বন্ধে ইউরোপীয়দিগের সঙ্গে আনাদিগের কোন মারাত্মক মতভেদ হইতেছে না। কোলক্রক্ সাহেব গণনা করিয়াছেন, খ্রি: পৃঃ চতুর্দ্ধশ শতাকীতে এই যুদ্ধ হইয়াছিল। উইল্সন সাহেবও সেই মতাবলম্বী। এলফিন্টোন্ তাহা প্রহণ করিয়াছেন। উইলফোর্ড সাহেব বলেন, খ্রি: পৃঃ ১৩৭০ বংসরে ঐ যুদ্ধ হয়। বুকাননের

<sup>°</sup> সে কালেও দৌর মাদের নামই এচলিত ছিল, ইহা আমি প্রমাণ করিতে পারি। ছর ঋতুর কথা মহাভারতেই আছে। বার মান নহিলে ছর ঋতু হর না।

মত ত্রয়েদশ শতাকীতে। প্রাট সাহেব ফানা করিয়াছেন, খ্রি: প্র খাদশ শতাকীর শেষ ভাগে। প্রতিবাদের কোন প্রয়োজন দেখা যায় না। কিছ পূর্বে বলিয়াছি যে, ইউরোশীয়দিগের মত এই যে, হহাভারত খ্রিই-পূর্বে চতুর্থ বা পঞ্চম শতাকীতে রচিত হইয়াছিল। এবং আদিম মহাভারতে পাণ্ডবদিগের কোন কথা ছিল না—ও সব পশ্চাঘর্তী কবিদিগের করনা, এবং মহাভারতে প্রাক্তি।

যদি এই বিভীয় কথাটা সত্য হয়, তবে সহাভারত কবে প্রণীত হইয়াছিল, সে কথার মীমাংসার কিছু প্রয়োজন থাকে না। তাহা হইলে, যবেই মহাভারত প্রণীত হউক না কেন—কৃষ্ণঘটিত কথা যাহা কিছু এখন মহাভারতে পাওয়া যায়, সবই মিখ্যা। কেন না, কৃষ্ণঘটিত মহাভারতীয় সমস্ত কথাই প্রায় পাওমদিগের সঙ্গে সম্বন্ধনিষ্ট। অভএব আগে দেখা উচিত যে, এই শেযোক্ত আপন্তির কোন প্রকার স্থায়তা আছে কি না।

প্রথমতই লাদেন্ সাহেবকে ধরিতে হয়—কেন না, তিনি বড় লকপ্রতিষ্ঠ জন্মান্
পণ্ডিত। মহাভারত যবেই প্রণীত হউক, তিনি স্বীকার করেন যে, ইহার কিছু
ঐতিহাসিকতা আছে। কিন্তু তিনি ফেটুকু স্বীকার করেন, সেটুকু এই মাত্র যে, মহাভারতে
যে যুদ্ধ বর্ণিত আছে, তাহা কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ—পাশুবগণকে অনৈতিহাসিক কবিকলনাপ্রস্তুত বলিয়া উড়াইয়া দেন। বেবর সাহেবও সে মত গ্রহণ করেন। সর মনিয়র
উইলিয়ম্স্, বাবু রমেশচন্দ্র দত্ত প্রভৃতি অনেকেই সেই মতের শ্বেলম্বী। মতটা কি, তাহা
সংক্ষেপে বুঝাইতেছি।

কুক নামে এক জন রাজা ছিলেন। আমরা পুরাণেতিহাসে শুনি, ভখাশীয় রাজগণকে কুক বা কৌরব বলা যায়। তাঁহাদিগের অধিকৃত দেশবাসিগণকেও ঐ নামে অভিহিত করা যাইতে পারে। তাহা হইলে কুক শব্দে কৌরবাধিকৃত জনপদবাসীদিগকে বুঝাইল। পাঞ্চালেরা দ্বিতীয় জনপদবাসী। এই অর্থেই পাঞ্চাল শব্দ মহাভারতে ব্যবহৃত হইয়াছে। এই ছই জনপদ পরস্পার সন্ধিহিত। উত্তর পশ্চিমে যে সকল জনপদ ছিল, মহাভারতীয় যুদ্ধের পূর্বের এই ছই জনপদ তল্মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা প্রাধান্ত লাভ করিয়াছিল। বোধ হয় এককালে এই ছই জনপদবাসিগণ মিলিতই ছিল। কেন না কুক-পাঞ্চাল পদ বৈদিক প্রশ্বে পাওয়া যায়। পরে তাহাদিগের মধ্যে বিরোধ উপস্থিত হইয়াছিল। বিরোধের পরিণাম মহাভারতের যুদ্ধ। সেই যুদ্ধে কুকুলণ পাঞ্চালগণ কর্ম্ব পরাজিত হইয়াছিল।

এত দূর পর্যান্ত আমরা কোন আপত্তি করি না, এবং এ কথায় আমাদের সম্পূর্ণ সহামুভূতি আছে। বস্তুত: কুক্লগণের প্রকৃত বিপক্ষগণ পাঞ্চালগণই বটে। মহাভারতে কৌরবদিগের প্রতিযুদ্ধকারী সেনা পাঞ্চাল সেনা, অথবা পাঞ্চাল ও স্প্রয়গণ \* বলিয়া বর্ণিত হইয়াছিল। পাঞ্চালরাজপুত্র ধৃষ্টগ্রায়ই সেই সেনার সেনাপতি। পাঞ্চালরাজপুত্র দিখণ্ডীই কৌরবপ্রধান ভীমকে নিপাতিত করেন। পাঞ্চালরাজপুত্র ধৃষ্টগ্রায় কৌরবাচার্য্য জ্যোকে নিপাতিত করেন। যদি এ যুদ্ধ প্রধানত: ধৃতরাষ্ট্রপুত্র ও পাণ্ডপুত্রদিগের যুদ্ধ হইত, তাহা হইলে ইহাকে কুরুপাগুবের যুদ্ধ কখনই বলিত না, কেন না পাশুবেরাও কুরু; তাহা হইলে ইহাকে ধার্তরাষ্ট্র-পাশুবদিগের যুদ্ধ বলিত। ভীমা, এবং কৌরবাচার্য্য জ্যোণ ও কুপের সঙ্গে ধার্তরাষ্ট্র-পাশুবেদিগের যুদ্ধ বলিত। ভীমা, এবং কৌরবাচার্য্য জ্যোণ ও কুপের সঙ্গে ধার্তরাষ্ট্র-পাশুবের যুদ্ধ হইত, তবে তাঁহারা কখনই ত্র্য্যোধনপক্ষ অবলম্বন করিয়া পাশুবদিগের অনিষ্ট্রসাধনে প্রবৃদ্ধ হইতেন না—কেন না, তাঁহারা ধর্মাম্মা ও ক্যায়পের। কুরুপাঞ্চালের বিরোধ পাশুবগণ বয়ংপ্রাপ্ত হইবার পূর্ব্ব হইতেই প্রচলিত ছিল, ইহা মহাভারতেই আছে। মহাভারতেই আছে যে, পাশুব ও ধার্তরাষ্ট্রগণ প্রভৃতি সকল কৌরব মিলিত এবং জোণাচার্য্য কর্তৃক অভিরক্ষিত হইয়া, পাঞ্চালরাজ্য আক্রমণ করেন। এবং পাঞ্চালরাজকে পরাজিত করিয়া তাঁহার অতিশয় লাঞ্জনা করেন।

অতএব এই যুদ্ধ যে প্রধানতঃ কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ, স্বীকার করি। স্বীকার করিয়া, ইউরোপীয় পণ্ডিতগণ, যে সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়াছেন, আমি তাহা গ্রহণ করিতে পারি না। তাঁহারা বলেন যে, যুদ্ধটা কুরুপাঞ্চালের, পাগুবেরা কেহ নহেন, পাণ্ডু বা পাশুব কেই ছিলেন না। এ সিদ্ধান্তের অফ হেতুও তাঁহারা নির্দ্দেশ করেন। সে সকল হেতুর সমালোচনা আমি পশ্চাৎ করিব। এখন ইহা বুঝাইতে চাই যে, কুরু-পাঞ্চালের যুদ্ধ বন্ধিয়া যে পাশুবদিগের অস্তিত্ব অস্বীকার করিতে হইবে, ইহা সঙ্গত নহে। পাশুবের শ্বন্ধর পাঞ্চালাধিপতি ধার্ত্তরাষ্ট্রদিগের উপর আক্রমণ করিলে, পাশুবেরা তাঁহার সহায় হইয়া, তাঁহার পক্ষে যুদ্ধ করিয়াছিলেন, ইহাই সন্তব। পাশুবদিগের জীবনহতান্ত এই ;—কৌরবাধিপতি বিচিত্রবার্থ্যের ছই পুত্র, ধৃতরান্ত্র ও পাণ্ডু ক। ধৃতরান্ত্র ক্রেচ্ছ, কিন্তু আদ্ধ। আশুকেও রাজ্যচ্যুত ও অরণাচারী দেখি—ধৃতরার্থ্রের রাজ্য আবার ধৃতরান্ত্রের হাতে গেল। তাহার পর পাণ্ডুপুত্রেরা বয়ঃপ্রাপ্ত হইল, রাজ্য পাইবার আকাক্রমা করিল, কাজেই ধৃতরান্ত্র ও ধার্তরান্ত্রিগণ তাঁহাদিগকে নির্ম্বাসিত করিলেন। তাঁহারা বনে বনে ভ্রমণ করিয়া

শ্বশ্বেরা পাশালভূক তাছাদিলের জাতি।

<sup>+</sup> विश्व देवलालांक।

প্রথম পুর্ব : ব্লষ্ট পরিচেছদ : পাওবদিগের ঐতিহাসিকতা

পরিনৈত্রে পাঞ্চলিক্রাজের কক্ষা বিবাহ করিয়া পাঞ্চালদিগের সহিত আত্মীয়তা সংস্থাপন করিলেন। পাঞ্চালরাজের সাহায্যে এবং তাঁহাদিগের মাতৃলপুত্র ও প্রবলপ্রতাপ যাদবদিগের নেতা কৃষ্ণের সাহায্যে তাঁহারা ইক্রপ্রছে ন্তন রাজ্য সংস্থাপিত করিলেন। পরিশেষে সে রাজ্যও ধার্তরাষ্ট্রদিগের করকবলিত হইল।

পাওবেরা পুনর্বার বনচারী হইলেন। এই অবস্থায় বিরাটের সঙ্গে সধ্য ও সম্বদ্ধ স্থাপন করিলেন। পরে পাঞ্চালেরা কৌরবিদিগকে আক্রমণ করিল। পূর্ববৈর ঐতিশোধ-জন্ম এ আক্রমণ, এবং পাগুবদিগের রাজ্যাধিকার উপলক্ষ মাত্র কি না, স্থির করিয়া বলা যায় না। যাই হৌক, পাঞ্চালেরা যুদ্ধে বদ্ধপরিকর হইলে পাগুবেরা তাঁহাদের পক্ষ থাকিয়া ধার্ত্তরাষ্ট্রগণের সহিত যুদ্ধ করাই সম্ভব।

বলিয়াছি যে পাশুব ছিল না, এ কথা বলিবার, উপরিলিখিত পশুতেরা অক্স কারণ নির্দেশ করেন। একটি কারণ এই যে, সমসাময়িক কোন গ্রন্থে পাশুব নাম পাশুরা যায় না। উত্তরে হিন্দু বলিতে পারেন, এই মহাভারতই ত সমসাময়িক গ্রন্থ—আবার চাই কি ? সে কালে ইতিহাস লেখার প্রথা ছিল না যে, কতকগুলা গ্রন্থে তাঁহাদের নাম পাশুরা যাইবে। তবে ইউরোপীয়েরা বলিতে পারেন যে, শতপথব্যাহ্মণ একখানি অনৱ-পরবর্তী গ্রন্থ। তাহাতে ধৃতরাষ্ট্র, পরিক্ষিৎ এবং জনমেন্ধ্যের নাম আছে, কিন্তু পাশুবদিগের নামগন্ধ নাই—কাজেই পাশুবেরাও ছিল না।

এরপ সিদ্ধান্ত ভারতবর্ষীয় প্রাচীন রাজগণ সম্বন্ধে হইতে পারে না। কোন ভারতবর্ষীয় প্রন্থে মাকিদনের আলেক্জন্দরের নামগদ্ধ নাই—অথচ তিনি ভারতবর্ষ আসিয়া যে কাণ্ডটা উপস্থিত করিয়াছিলেন, তাহা কুরুক্কেত্রের ক্যায়ই গুরুতর ব্যাপার। সিদ্ধান্ত করিতে হইবে কি আলেক্জন্দর নামে কোন ব্যক্তি ছিলেন না, এবং প্রীক ইতিহাসবেতারা তদ্ভান্ত যাহা লিখিয়াছেন, তাহা কবিকল্পনামাত্র ? কোন ভারতবর্ষীয় প্রন্থে গজনবী মহম্মদের নামগদ্ধ নাই—সিদ্ধান্ত করিতে হইবে, ইনি মুসলমান লেখকদিগের কল্পনাপ্রস্ত ব্যক্তি মাত্র ? বাঙ্গালার সাহিত্যে বখ্তিয়ার খিলিজির নামমাত্র নাই—সিদ্ধান্ত করিতে হইবে কি যে, ইনি মিন্হাজদিনের কল্পনাপ্রস্ত মাত্র ? যদি তাহা না হয়, তবে একা মিন্হাজদিনের বাক্য বিশ্বাসযোগ্য হইল কিসে, আর মহাভারতের কথা অবিশ্বাসযোগ্য কিনে ?

বেবর সাহেব বলেন, শতপথবান্ধণে অর্জুন শব্দ আছে, কিন্তু ইহা ইক্সার্থে ব্যবহৃত ইইয়াছে—কোন পাণ্ডবকে বুঝায় এমন অর্থে ব্যবহৃত হয় নাই। এক্স্তু ভিনি বুঝিয়াছেন

ধে, পাণ্ডৰ অর্জুন মিধ্যাকল্পনা, ইক্সন্থানে ইনি আদিট হইয়াছেন মাত্র। এ বুদ্ধির ভিতর প্রবেশ করিতে আমরা অক্ষম। ইক্রার্থে অর্জুন শব্দ ব্যবস্থাত হইয়াছে, এজতা অর্জুন নামে কোন মনুত্র ছিল না, এ সিদ্ধান্ত বুঝিতে আমরা অক্ষম।

কথাটা হাসিয়া উড়াইয়া দিলে চলিড, কিন্তু বেবর সাহেব মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত, বেদ ছাপাইয়াছেন; আর আমরা একে বাঙ্গালী, তাতে গণ্ডমূর্থ, তাঁহাকে হাসিয়া উড়াইয়া ক্রের বড় ধুইতার কাল হয়। তবে, কথাটা একটু বুঝাই। শতপথবান্ধনে, অর্জুন নাম আছে, কাল্কন নামও আছে। যেমন অর্জুন ইক্র ও মধ্যম পাণ্ডব উভয়ের নাম, কাল্কনও ডেমনই ইক্র ও মধ্যম পাণ্ডব উভয়ের নাম। ইক্রের নাম ফাল্কন, কেন না ইক্রেকনী নক্ষত্রের অধিষ্ঠাতৃদেবতা; \* অর্জুনের নাম ফাল্কন, কেন না তিনি ফল্কনী নক্ষত্রে জাম্মাছিলেন। হয়ত ইক্রাধিষ্টিত নক্ষত্রে জাম বলিয়াই তিনি ইক্রপুত্র বলিয়া খ্যাত; ইক্রের ঔরসে তাঁহার জন্ম এ কথায় কোন শিক্ষিত পাঠকই বিখাস করিবেন না। আবার অর্জুন শব্দে ওক্ন। মেঘদেবতা ইক্রেও শুক্ন নহে, মেঘবর্ণ অর্জুনও শুক্রবর্ণ নহে। উভয়ে নির্মালকর্মকারী, ওন্ধ, পবিত্র; এজন্য উভয়েই অর্জুন। ইক্রের নাম যে অর্জুন, শতপথ-রাক্ষণে সে কথাটা এইরূপে আছে—"অর্জুনো বৈ ইক্রো যদস্য গুন্থ নাম"; অর্জুন, ইন্রা; সেটি ইহার শুন্থ নাম। ইহাতে কি বুঝায় না যে, অর্জুন নামে অন্ত্র বাদ্ধ, ইক্রের একটা ক্রাবিন্ধ অভিপ্রায়ে ইক্রের সঙ্গে তাঁহার একান্থাপনজন্ম, অর্জ্নের নাম, ইক্রের একটা ক্রাবিন্ধ অভিপ্রায়ে ইক্রের সঙ্গের তাঁহার একান্থাপনজন্ম, অর্জ্নের নাম, ইক্রের একটা ক্রাবিন্ধা ক্রোইরাছেন।

আর একটি রহস্তের কথা বলি। কুরচি গাছের নামও অর্জুন। আবার কুরচি গাছের নামও কান্তন। এ গাছের নাম অর্জুন, কেন না ফুল শাদা; ইহার নাম ফাল্পন, কেন না ইহা ফাল্পন মাসে ফুটে। এখন আমার বিনীত নিবেদন যে, ইল্রের নামও অর্জুন ও ফাল্পন বলিয়া আমাদিগকে বলিতে হইবে যে, কুরচি গাছ নাই, ও কখনও ছিল না ? পাঠকেরা সেইরূপ অনুমতি করুন, আমি মহামহোপাধ্যায় Weber সাহেবের জয় গাই।

এই সকল পণ্ডিতের। বলেন যে, কেবল ললিতবিস্তুরে, পাওবদিগের নাম পাওয়া যায় বটে, কিন্তু সে পাওবেরা পার্কত্য দত্ম মাত্র। আমাদের বিবেচনা, তাহা হইতে এমন বুঝা যায় না যে, পাঞ্পুত্র পাওব পাঁচ জন কথন জগতে বর্তমান ছিলেন না। বাঙ্গালা

এগনকার বৈশক্ষের। এ কথা ব্লেন না, কিন্তু শতশ্যব্যাহ্ধবেই এ কথা আছে। ২ কাও, ১ অন্তার, ২ ব্রাহ্মণ, ১১, দেখ।

সাহিত্যে "ফিরিঙ্গী" শব্দ যে হুই একবানা গ্রন্থে পাওয়া যায়, সে সকল গ্রন্থে ইহার অর্থ হয়, "Eurasian" নয় "European"—"Frank" শব্দ কোথাও পাওয়া যায় না, বা এ অর্থে "ফিরিঙ্গী" শব্দ কোথাও ব্যবহৃত হয় নাই। ইহা হইতে যদি আমরা সিদ্ধ করি যে, "Frank" জাতি কথন ছিল না, তাহা হইলে ইউরোপীয় পণ্ডিত ও তাঁহাদের শিশ্বগণ যে ভ্রমে প্রতিত হইয়াছেন, আমরাও সেই ভ্রমে প্রতিত হইব। •

\* "বৌদ-গ্রহকারের। পাশুর নামে পর্বত-বাদী একটি আতির উল্লেখ করিয়। বিরাহেন, তাহারা উজ্জারিনী ও কোলল-বাদীদের শক্ত ছিল। (Weber's H. I. Literature, 1878, p. 185.) সহাভারতে পাশুরবিদাকে হতিনাপুরবাদী বুলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে বটে, কিন্তু ঐ গ্রহেরও স্থলবিশেবে লিখিত আছে, প্রথমে তাঁহারা হিমালয় পর্বতে বাকিয়া পরিবৃদ্ধিত হন।

এবং পাডো: হুডা: পঞ্চ দেবপদ্ধা মহাবলা:। + + + + বিবৰ্দ্ধদানাক্ষে তত্ৰ পূণ্যে হৈমবতে পিছোঁ।
আদিপৰ্কা। ১২৪। ২৭-২১।

এইরপে পাগুর দেব-দত পাঁচটি মহাবল পুত্র \* \* \* সেই পবিত্র ছিমালর পর্বতে পরিবর্দ্ধিত হইতে খাকেন।

গ্লিনি ও দলিনস্ নামে আৰু এছকারের। ভারতবর্ধের পশ্চিমোন্তর দিকে বাজ্ঞীক দেশের উত্তরাংশে সোগাভিরেনা দেশের একটি নগরের নাম পাতা বলিয়া উর্নেথ করিয়াছেন এবং সিন্ধু নদীর মুখ-সমীপত্ম জাতিবিশেষকেও পাতা বলিয়া লিখিয়া গিয়াছেন। ত্বোলবিং টলেনি পাতা-নাম লোকবিশেষকে বিভক্তা নদীর সমীপত্ম বলিয়া কীর্ত্তন করিয়াছেন। কাত্যায়ন একটি পাণিনি হত্তের বার্ত্তিকে পাত্ম হইতে পাতা শক্ষ নিশার করিয়াছেন ২। কাত্যীখন বক্ত বড়্ভাবাচলিকার মধ্যে কেকর বাজ্ঞীকাদি উত্তর্গক্ত কতক্তলৈ জনপানের সহিত পাতা দেশের নাম উল্লেখ করিয়াছেন এবং সে সমুদ্রক্ষে পিশাচ অর্থাৎ অসভ্য দেশবিশের বলিয়া কীর্ত্তন করিয়া গিয়াছেন।

শশান্তাকেকরবান্ত্রীক \* \* \* এতে শৈশাচরেশাঃ সাঃ ।"

হরিবশে দক্ষিণারিক্ছ চোল কেরলাহির সহিত পাঞা বেশের নাম উনিধিত আছে। হরিবল, ৩২ জ. ১২৪ রোন) অতএব উহা দক্ষিণাগবের অবর্গত পাঞা দেশ। জীনান্ উইলনন্ বিবেচনা করেন, ঐ আতীয় কে এই এই সেন্দ্র করেনা দেশের অধিবাদী ছিল; তবা হইতে ক্রমণঃ ভারতবর্ধে আদিয়া বান করে এবং উগুরোন্তর ঐ সমন্ত ভি এর হানে অধিবাদ করিয়া পাভাব হতিনাপুর-বাদী হর, ও অবশেষে বক্ষিণাগবে প্রিয়া পাঞ্ডরাত্ম গংস্থাপন করে। Asiatic ভিearches, Vol. XV. pp. 95 and 96.

রাজতরদিশীর মতে, কাশ্মীর রাজ্যের প্রথম রাজার। কুলবংশীর। অতএব তৎসাশ হইতে পাওবদের হজিনার আসিরা উপনিবেশ করা সভব। তাঁহারা মধ্যদেশবাসী অবচ কিল্লপে গাওব বলিয়া পরিচিত হই দন এই সম্প্রা প্রণার্থেই কি পাওপুত্র গাওব বলিয়া ক্রমণ: একটি অনপ্রবাদ প্রচারিত হইল ? তাঁহাদের অন্নযুৱাস্তর্থটিত রোলবোগ প্রসিদ্ধই আছে। লোকেও তাহাতে সংশর প্রকাশ ক্রিরাছিল তাহারও নির্দাল পাওয়া বার।

যদা চিরমৃতঃ পাতুঃ কথং ডভেডি চাপরে।

व्यापिशक्त । ३ । ३ ३ १ ।

অভ অভ লোকে খলিল, ''বছকাল অভীত হইল, পাঙু প্রাণত্যাগ করিয়াছেন ; অতএব ইংগ্রা ক্রিপে ভরীর পূত্র হইতে পারেন ?''

ভারতবর্ষীর উপাদক সম্প্রদার, অক্ষর্কার দন্ত প্রণীত, দিতীর ভাগ, উপক্রমণিকা, ১০০ পৃঃ। অক্ষর বাবু সচরাচর ইউরোপীর-দিপের মতের অবল্যী।

<sup>\*</sup> गांत्वाडीन वक्ताः ।--वार्कितः।

এখনও লাদেন সাহেবের মতের সমালোচনা বাকি আছে। তিনি বলেন, কুরুপাঞ্চালের যুদ্ধ ঐতিহাসিক ব্যাপার; মহাভারতের তত্টুকু ঐতিহাসিকতা আছে। কিন্তু তিনি পাগুরপ্রভৃতি নায়কনায়িকাদিগের প্রতি অবিখাসযুক্ত। তিনি বলেন, অর্জুনাদি সব রূপক্ষাত্র। বধা—অর্জুন শব্দের অর্থ খেতবর্ণ, এজন্ম বাহা আলোকময়, তাহাই অর্জুন। যিনি অন্ধকার, তিনি কুঞ্চ। কুঞ্চাও তত্রপ। পাগুবদিগের অনবস্থানকালে যিনি রাজ্যধারণ করিয়াছিলেন, তিনি ধুতরাষ্ট্র। পঞ্চপাশুব পাঞ্চালের পাঁচটি জাতি, এবং পাঞ্চালীর সহিত তাঁহাদিগের বিবাহ ঐ পঞ্চজাতির একীকরণ-স্চুক মাত্র। যিনি ভজ্ব অর্থাৎ মঙ্গল আনয়ন করেন, তিনি পুভলা। অর্জুনের সঙ্গে যাদবদিগের সৌহান্দ্যিই এই সুভলা, ইত্যাদি ইত্যাদি।

আমি স্বীকার করি, হিন্দুদিগের শাস্ত্রগ্রন্থ সকলে—বেদে, ইতিহাসে, পুরাণে, কাব্যেও রূপকের অতিশয় প্রাবল্য। অনেক রূপক আছে। এই গ্রন্থে আমাদিগকেও অনেকগুলি রূপকের প্রসঙ্গ উপস্থাপিত করিতে হইবে। কিন্তু তাই বলিয়া এমন স্বীকার করিতে পারি না যে, হিন্দুশাস্ত্রে যাহা কিছু আছে, সবই রূপক—যে রূপক ছাড়া শাস্ত্রগ্রন্থ আর কিছুই নাই।

আমরা ইহাও জানি যে, সংস্কৃত সাহিত্যে বা শাস্ত্রে যাহা কিছু আছে, তাহা রূপক হউক বা না হউক, রূপক বলিয়া উড়াইয়া দিতে অনেকেই ভালবাসেন। রামের নামের ভিতর 'রম্' ধাড়ু পাওয়া যায়, এই জন্ম রামায়ণ কৃষিকার্যোর রূপকে পরিণত হইয়াছে। জর্মন্ পণ্ডিতেরা এমনই হুই চারিটা ধাড়ু আত্র্য় করিয়া ঝেমেরে সকল স্কুগুণ্ডলিকে স্থ্য ও মেঘের রূপক করিয়া উড়াইয়া দিয়াছেন। চেষ্টা করিলে, বোধ করি, পৃথিবীতে যাহা কিছু আছে, তাহা এইরূপে উড়াইয়া দেওয়া যায়। আমাদিগের মনে পড়ে, এক সময় রহস্তাহ্তলে আমরা বিখ্যাত নবদীপাধিপতি কৃষ্ণচন্দ্রকে এইরূপ রূপক করিয়া উড়াইয়া দিয়াছিলাম। তোমরা বলিবে, তিনি সে দিনের মামুয—তাহার রাজধানী, রাজপুরী, রাজবংশ, সকলই আজিও বিভ্যমান আছে, তিনিও ইতিহাসে কীর্ণ্ডিত হইয়াছেন। তাহার উত্তরে বলা যায় যে, কৃষ্ণ অর্থে অন্ধকার, তমোরূপী। কৃষ্ণনারে অর্থাৎ অন্ধকারপূর্ণ স্থানে তাহার রাজধানী। তাহার ছয় পুত্র, অর্থাৎ তমোন্তাণ হইতে ছয় রিপুর উৎপত্তি। এক জন বালক পলাদির যুক্ত সম্বন্ধে এইরূপ রূপক করিয়াছিল যে, পলমাত্র উদ্ধানিত যে অসি, তাহা ক্লীবগুণকু ক্লৈব (Clive) কর্ত্বক প্রযুক্ত হওয়ায় মুরাজ্বা অর্থাৎ যিনি উত্তম রাজ্বা ছিলেন, তিনি পরাভূত হইয়াছিলেন। অতএব রূপকের

অভাব নাই। আর এই বালকরচিত রূপকের সঙ্গে লাসেন্রচিত রূপকের বিশেষ প্রভেদ দেখা যায় না। আমরা ইচ্ছা করিলে, 'লুস্' ধাতু খোদ লাসেন্ সাহেবের নামের ব্যুৎপত্তি সিদ্ধ করিয়া, তাঁহার ঐতিহাসিক গবেষণা ক্রীড়াকৌতুক বলিয়া উড়াইয়া দিতে পারি।

ভারতবর্ষের ইতিহাদলেশক Talboys Wheeler সাহেবরও একটা সভি আছে। যখন হক্তী আশ্ব তলগামী, তখন মেষের জলপরিমাণেচ্ছার প্রতি বেশী আছা করা যায় না। তিনি বলেন,—হাঁ, ইহার কিছু ঐতিহাসিক ভিত্তি আছে বটে, কিন্তু ভাহা অতি সামাক্ত মাত্র—

"The adventures of the Pandavas in the jungle, and their encounters with Asuras and Rakshasas are all palpable fictions, still they are valuable as traces which have been left in the minds of the people of the primitive wars of the Aryans against the Aborigines."

টল্বয়স্ হুইলর সাহেব সংস্কৃত জানেন না, মহাভারত কখনও পড়েন নাই। তাঁহার অবলম্বন বাবু অবিনাশচন্দ্র ঘোষ নামে কোন ব্যক্তি। তিনি অবিনাশ বাবুকে অনুরোধ করিয়াছিলেন যে, মূল মহাভারত অনুবাদ করিয়া তাঁহাকে দেন। অবিনাশ বাবু রহস্তপ্রিয় লোক সন্দেহ নাই, কাশীদাসের মহাভারত হুইতে কত দূর অনুবাদ করিয়াছিলেন বলিতে পারি না, কিন্তু হুইলর সাহেব চন্দ্রহাস ও বিষয়ার উপাখ্যান প্রভৃতি সামগ্রী মূল মহাভারতের অংশ বলিয়া পাচার করিয়াছেন। যে বর্ষীয়সী মাণিকপীরের গান শুনিয়া রামায়ণদ্রমে অন্ধ্রমাচন করিতেছিল, বোধ হয়, সেও এই পণ্ডিতবরের অপেক্ষা উপহাসাম্পদ নহে। ঈদৃশ লেখকের মতের প্রতিবাদ করা পাঠকের সময় বুধা নই করা বিবেচনা করি। ফলে, মহাভারতের যে অংশ মৌলিক, তাহার লিখিত বৃত্তান্ত ও পাণ্ডবাদি নায়ক সকল কর্নাপ্রস্থত এরপ বিবেচনা করিবার কোন উপযুক্ত কারণ এ পর্য্যন্ত নির্দিষ্ট হয় নাই। যাহা নির্দিষ্ট হইয়াছে, তাহার সকলই এইরূপ অকিঞ্জিংকর। সকলগুলির প্রতিবাদ করিবার এ গ্রন্থে স্থান হয় না। মহাভারতের অনেক ভাগ প্রক্ষিপ্ত, ইহা আমি স্বীকার করিয়াছি। কিন্তু পাণ্ডবাদির সকল কথা প্রক্ষিপ্ত নহে। ইহা প্রক্ষিপ্ত বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই। তাঁহারা ঐতিহাসিক, ইহা বিবেচনা করিবার কারণ যাহা বলিয়াছি, তাহা যদি যথেষ্ট না হয়, তবে পরপরিচেক্তদে আরও কিছু বলিতেছি।

# সপ্তম পরিচ্ছেদ

## পাণ্ডবদিগের ঐতিহাসিকতা

পাণিনি স্ত্র করিয়াছেন,—

মহান্ ত্রীহুপরাহুগৃষ্টীবাসন্ধাবালভারভারতহৈলিহিলরৌরবপ্রবৃরের্ । ৬ । ২ । ৩৮

অর্থাৎ ব্রীহি ইত্যাদি শব্দের পূর্বে মহৎ শব্দ প্রযুক্ত হয়। তাহার মধ্যে একটি শব্দ 'ভারত'। অতএব পাণিনিতে মহাভারত শব্দ পাওয়া গেল। প্রসিদ্ধ ইতিহাসগ্রন্থ ভিন্ন আর কোন বস্তু "মহাভারত" নামে কখনও অভিহিত হইয়াছিল, এমন প্রমাণ নাই। Weber সাহেব বলেন, এখানে মহাভারত অর্থে ভরতবংশ। এটা কেবল তাঁহার গায়ের জোর। এমন প্রয়োগ কোণাও নাই।

পুনশ্চ, পাণিনিস্ত্ত--

"গবিষুধিভাাং স্থির:।" ৮।৩।৯৫

গবি ও যুধি শব্দের পর স্থির শব্দের স স্থানে য হয়। যথা—গবিষ্টিরঃ, যুধিষ্টিরঃ।

পুনশ্চ,---

"বহুরচ ইজঃ প্রাচ্যভরতেষ্।" ২।৪। ৬৬

ভরতগোত্তের উদাহরণ "যুধিষ্ঠিরাঃ।" \*

পুন•চ,—

"স্থিয়ামবস্তিকুন্তিকুক্ত্যশ্চ।" ৪ । ১ । ১ ৭৬

পাওয়া গেল "কুন্তী"।

পুনশ্চ,---

"वाञ्चलवार्क्नाच्याः वृत्।" ४।०। २৮

অर्थाৎ, वाञ्चरनव ७ व्यब्क्न भरकत भन्न बक्षेत्रर्थ दून् इय ।

পুন\*চ,---

"নত্রাণ্নপারবেদানাসত্যানম্চিনকুলনখনপুংসকনক্ষত্রনক্রনাকেয়ু।" ৬।৩। ১৫ ইহাতে "নকুল" পাওয়া গেল।

छेनाहबर्गां निकाखरकोम्मीत, हेहा वला कर्डवा ।

#### ্ৰেণিপৰ্বতৰীব্ৰান্যতৱকান্ । ৪ | ১ | ১০৩ 👙

"লোণায়ন" শব্দ পাওয়া গেল। ইহাতে অধ্থামা ভিন্ন আর কিছুই বুঝায় না। এইরূপ পাঁচটি পাওবের নামই এবং কুন্তী, জোণ, অধ্থামা প্রভৃতির নাম পাণিনিস্তে পাওয়া যায়।

যদি মহাভারত গ্রন্থের নাম এবং সেই গ্রন্থের নায়কদিগের নাম পাওঁয়া গেল, তবে পাণিনির সময়েও মহাভারত পাশুবদিগের ইতিহাস। এখন দেখিতে হইবে, পাণিনি কবেকার লোক।

ভারতদ্বেণী Weber সাহেব তাঁহাকেও আধুনিক বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন। কিন্তু এখানে তাঁহার মত চলে নাই,—স্বয়ং গোল্ড ইকুর পাণিনির অভ্যুদয়-কাল নির্ণীত করিয়াছেন। তিনি যাহা বলেন, তাহার বিস্তারিত বিবরণ লিখিবার স্থান এ নহে; কিন্তু বাবু রজনীকান্ত গুপু তাঁহার প্রছের সারাংশ বাঙ্গালায় সঙ্কলন করিয়াছেন, অতএব না বলিলেও চলিবে। যাঁহারা বাঙ্গালা গ্রন্থ পড়িতে ঘুণা করেন, তাঁহারা গোল্ড ইকুরের গ্রন্থই ইংরাজিতে পড়িতে পারেন। তাঁহার বিচারে পাণিনি অতি প্রাচীন বলিয়া প্রতিপন্ন হইয়াছে, এজন্ম Weber সাহেব অতিশন্ন ত্থিত। তিনি গোল্ড ইকুরের প্রতিবাদও করিয়াছেন, এবং লজ্জা পরিত্যাগ করিয়া বলিয়াছেন, জন্মপতাকা আমিই উডাইয়াছি। কিন্তু আর কেহ তাহা বলে না।

গোল্ড ই কর প্রমাণ করিয়াছেন যে, পাণিনির সূত্র যখন প্রণীত হয়, তখন বৃদ্ধদেবের \* আবির্ভাব হয় নাই। তবেই পাণিনি অন্ততঃ খ্রিঃ পৃঃ ষষ্ঠ শতাব্দীর লোক। কিন্তু কেবল তাহাই নহে, তখন ব্রাহ্মণ, আরণ্যক, উপনিষদ্ প্রভৃতি বেদাংশ সকলও প্রণীত হয় নাই। খাক্, যজুঃ, সাম সংহিতা ভিন্ন আর কিছুই হয় নাই। আখলায়ন, সাংখ্যায়ন প্রভৃতি অভ্যুদিত হন নাই। মক্ষমূলর বলেন, ব্রাহ্মণ-প্রণয়ন-কাল খ্রিঃ পৃঃ সহস্র বংসর হইতে আরম্ভ। ডাক্ডার মার্টিন হৌগ বলেন, ঐ শেষ; খ্রিঃ পৃঃ চতুর্দিশ শতাব্দীতে আরম্ভ। অতএব পাণিনির সময় খ্রিঃ পৃঃ দশম বা একাদশ শতাব্দী বলিলে বেশী বলা হয় না।

Max Muller, Weber প্রভৃতি অনেকেই এ বিচারে প্রবৃত্ত, কিন্তু কাহারও কথায় গোল্ড টুকরের মত খণ্ডিত হইতেছে না। অতএব আচার্য্যের এ মত গ্রহণ করা যাইতে পারে। তবে ইহা স্থির যে, খ্রিষ্টের সহস্রাধিক বংসর পূর্ব্বে যুধিষ্টিরাদির বৃত্তান্তসংযুক্ত মহাভারত গ্রন্থ প্রচলিত ছিল। এমন প্রচলিত যে, পাণিনিকে মহাভারত ও যুধিষ্টিরাদির

মহাভারতে 'বৌদ্ধ' শন্দ পাওয়া বায়, কিন্তু ঐ অংশ বে প্রক্ষিপ্ত, তাহাও অনারায়ে প্রমাণ করা বাইতে পারে ৷

বৃৎপত্তি লিখিতে হইয়াছে। আর ইহাও সম্ভব ধে, তাঁহার অনেক পূর্বেই মহাভারত প্রচলিত হইয়াছিল। কেন না, "বাক্ষবোর্জনাভ্যাং বৃন্" এই পতে 'বাক্ষবেক' ও 'অর্জুনক' শব্দ এই অর্থে পাওয়া যায় যে, বাক্ষ্যবের উপাসক, অর্জুনের উপাসক। অতএব পাণিনিপ্রপ্রেণায়নের পূর্বেই কৃষ্যার্জুন দেবতা বলিয়া বীকৃত হইতেন। অতএব মহাভারতের বৃষ্ধের অন্ত পরেই আদিম মহাভারত প্রণীত হইয়াছিল বলিয়া যে প্রসিদ্ধি আছে, তাহার ক্রিক্ষে করিবার কোন কারণ দেখা যায় না।

একণে ইহাও বক্তব্য যে, কেবল পাণিনির নয়, আখলায়ন ও সাংখ্যায়ন গৃহস্জেও মহাভারতের প্রসন্ধ আছে। অভএব মহাভারতের প্রাচীনতা সম্বন্ধে বড় গোলযোগ করার কাহায়ও অধিকার নাই।

# चर्षम পরিচ্ছেদ

#### কুষ্ণের ঐতিহাসিকতা

কৃষ্ণের নাম পাদিনির কোন স্ত্রে থাক না থাক, তাহাতে আসিয়া যায় না। কেন না, ঋথেদসংহিতায় কৃষ্ণ \* শব্দ অনেক বার পাওয়া যায়। প্রথম মণ্ডলের ১১৬ স্প্তের ২৩ ঋকে এবং ১১৭ স্তের ৭ ঋকে এক কৃষ্ণের নাম আছে। সে কৃষ্ণ কে, তাহা জানিবার উপায় নাই। সম্ভবতঃ তিনি বস্থদেবনন্দন নহেন। তাহার পর দেখিতে পাই, ঋথেদ-সংহিতার অনেকশুলি স্তেরে ঋষি এক জন কৃষ্ণ। তাঁহার কথা পরে বলিতেছি। অথর্ব-সংহিতার অস্বর কৃষ্ণকেশীর নিধনকারী কৃষ্ণের কথা আছে। তিনি বস্থদেবনন্দন সন্দেহ নাই। কেশিনিধনের কথা আমি পশ্চাৎ বলিব।

পাণিনির স্থ্যে বাস্থদেব' নাম আছে—দে স্ত্র উদ্ধৃত করিয়াছি। রুঞ্জ মহাভারতে বাস্থদেব নামে সচরাচর অভিহিত ইইয়াছেন। বস্থদেবের পুত্র বলিয়াই বাস্থদেব নাম

<sup>\*</sup> ফুফ শব্দ আমি পাণিনির অষ্টাধায় পুঁজিয়া পাই নাই—আছে কি না বলিতে পারি না। কিন্ত কৃষ্ণ শব্দ যে পাণিনির পূর্বের প্রচলিত ছিল, তিবিরে কোন সংশ্য নাই। কেন না, ধর্ষদ-সংহিত্যায় কৃষ্ণ শব্দ পূনং পাওয়া বার। কৃষ্ণনামা বৈদিক কবির কবা পাতাং বলিতেছি। তিন্তির অষ্ট্রম মন্তবে ১৬ প্রত্যে কৃষ্ণনামা এক লন অনার্য রাজার কবা পাওয়া বার। এই অনার্য কৃষ্ণ আত্মতীনহীতীরনিবানী; স্বতরাং ইনি বে বাহ্মদেব : কৃষ্ণ নহেন, তাহা নিশ্চিত। পাঠক ইহাতে বুকিতে পারিবেন যে, পাণিনির কোন প্রের 'কৃষ্ণ' শব্দ থাকিলে তাহা বাহ্মদেব ক্ষের ঐতিহাসিকতার প্রমাণ বলিয়া রণ্য হর না। কিন্তু পাণিনিপ্রত্রে "বাহ্মদেব" লাম বিদি পাওয়া বার, তবে তাহা প্রমাণ বলিয়া রণ্য। টিক তাহাই আছে।

নহে, লে কথা স্থানান্তরে বলিব। বস্থদেবের পুত্র না হইলেও বাস্থদেব নাম হয়। এই মহাভারতেই পাওয়া যায় পুঞামিপতিরও নাম ছিল বাস্থদেব। বস্থদেবকে কবিকল্পনা বলিতে হয়, বল—কিন্তু বাস্থদেব কবিকল্পনা নহেন।

ইউরোপীয়দিগের মত এই যে, কৃষ্ণ আদৌ মহাভারতে ছিলেন না, পরে মহাভারতে তাঁহাকে বসাইয়া দেওরা ইইয়াছে। এরপ বিবেচনা করিবার যে সকল কারণ তাঁহারা নির্দেশ করেন, ভাষা নিভাতই অকিকিংকর। কেই বলেন, কৃষ্ণকে মহাভারত হইতে উঠাইয়া দিলে মহাভারতের কোন ক্ষতি হয় না। এক হিসাবে নয় বটে। গত করাসী-ক্রুসের ব্যুক্ত ইতে মোণ্টকেকে উঠাইয়া দিলে কোন ক্ষতি হয় না। Gravelotte, Woerth Metz, Sedan, Paris প্রভৃতি রণজয় সবই বজার থাকে; কেন না, Moltke হাতে হাতিয়ারে এ সকলের কিছুই করেন নাই। তাঁহার সেনাপতিম্ব ভারে বা পত্রে পত্রে নির্কাহিত হইয়াছিল। মহাভারত হইতে কৃষ্ণকে উঠাইয়া দিলে সেইরূপ ক্ষতি হয় না। তাহার বেশী ক্ষতি হয় কি না, এ গ্রন্থ পাঠ করিলেই পাঠক জানিতে পারিবেন।

ছইলর সাহেবেরও এ বিষয়ে একটা মত আছে। তাঁহার যেরূপ পরিচয় দিয়াছি, তাহাতে বোধ হয়, তাঁহার মতের প্রতিবাদের বিশেষ প্রয়োজন নাই। তথাপি মডটা কিয়ৎপরিমাণে চলিয়াছে বলিয়া, তাহার প্রসঙ্গ উত্থাপিত করিলাম। তিনি বলেন, দারকা হস্তিনাপুর হইতে সাত শত জোশ ব্যবধান। কাজেই কৃষ্ণের সঙ্গে পাণ্ডবদিগের যে ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ মহাভারতে কথিত হইয়াছে, তাহা অসম্ভব। কেন অসম্ভব, আমরা তাহা কিছুই ব্রিতে পারিলাম না, কাজেই উত্তর করিতে পারিলাম না। বালালার মুসলমান রাজপুরুষ-দিগের সঙ্গে দিল্লীর পাঠান মোগল রাজপুরুষদিগের ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ যিনিই শ্বরণ করিবেন, তিনিই বোধ হয়, তুইলর সাহেবের এই অঞ্চাব্য কথায় কর্ণপাত করিবেন না।

বিখ্যাত ফরাসী পণ্ডিত Bournouf বলেন যে, বৌদ্ধশান্ত্রে কৃষ্ণ নাম না পাইলে, ঐ শান্ত্র প্রচারের উত্তরকালে কৃষ্ণোপাসনা প্রবর্ত্তিত হয়, বিবেচনা করিতে হইবে। কিন্তু বৌদ্ধশান্ত্রের মধ্যে ললিতবিস্তরে কৃষ্ণের নাম আছে। বৌদ্ধশান্ত্র মধ্যে ললিতবিস্তরে কৃষ্ণের নাম আছে। ঐ গ্রন্থে কৃষ্ণকে অসুর বলা হইয়াছে। কিন্তু নান্তিক ও হিন্দুধর্মবিরোধী বৌদ্ধেরা কৃষ্ণকে যে অসুর বিবেচনা করিবে, ইহা বিচিত্র নয়। আর ইহাও বক্তব্য, বেদাদিতে ইন্দ্রাদি দেবগণকে মধ্যে মধ্যে অসুর বলা হইয়াছে। বৌদ্ধেরা ধর্ম্মের প্রধান শক্রু যে প্রবৃত্তি, তাহার নাম দিয়াছেন "মার"। কৃষ্ণপ্রচারিত অপুর্ব্ব নিষ্কামধর্ম্ম, তংকৃত সনাতন ধর্মের অপুর্ব্ব সংস্কার, স্বয়ং কৃষ্ণের উপাসনা বৌদ্ধধর্মপ্রচারের

প্রধান বিদ্ন ছিল সন্দেহ নাই। অতএব তাঁহারা কৃষ্ণকেই অনেক সময়ে মার বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে চেষ্টা করিয়াছেন।

এ সকল কথা থাক। ছান্দ্যোগ্যোপনিষদে একটি কথা আছে; সেইটি উজ্ত করিতেছি। কথাটি এই—

"ভবৈতদেশার আদিরদ: রুঞায় দেবকীপুত্রায় উজ্বা, উবাচ। অপিণাদ এব দ বভ্ব। সোহস্ক-বেলায়ামেডদ্রম: প্রতিপরেক অকিতমদি, অচ্যতমদি, প্রাণসংশিতমদীতি।"

ইহার অর্ধ। আঙ্গিরসবংশীয় ঘোর (নামে ঋষি) দেবকীপুত্র কৃষ্ণকে এই কথা বিশিয়া বলিলেন, (শুনিয়া তিনিও পিপাসাশৃত্য হইলেন) যে অস্তকালে এই তিনটি কথা অবলয়ন করিবে, "তুমি অক্ষিত, তুমি অচ্যুত, তুমি প্রাণসংশিত।"

এই খোর ঋষির পুত্র কর্ম। খোরপুত্র কর ঋষেদের কতকগুলি স্জের ঋষি।
যথা, প্রথম মণ্ডলে ৬৬ স্ক ছুইতে ৪৩ স্ক পর্যান্ত; এবং করের পুত্র নেধাতিথি ঐ
মঞ্জের ১২শ হইতে ২৩শ পর্যান্ত স্কের ঋষি। এবং করের অক্স পুত্র প্রমন্ত এমণ্ডলের
৪৪ হইতে ৫০ পর্যান্ত স্কের ঋষি। এখন নিরুক্তকার যান্ত বলেন, "যন্ত বাক্যং স ঋষি।।"
মন্তএব ঋষিগণ স্কের প্রণেতা হউন বা না হউন, বক্তা বটে। অতএব খোরের পুত্র
এবং পৌত্রগণ ঋরেদের কতকগুলি স্কের বক্তা। তাহা যদি হয়, তবে খোরেশিয়া কৃষ্ণ
তাহাদিগের সমসাময়িক, তর্মিয়ে সন্দেহ নাই। এখন আগে বেদের স্কুগুলি উক্ত
হইয়াহিল, তাহার পর বেদবিভাগ হইয়াহিল, এ সিদ্ধান্তের কোনও মতেই প্রতিবাদ করা
যায় না। অতএব কৃষ্ণ বেদবিভাগকর্তা বেদব্যাসের সমসাময়িক লোক, উপ্রাস্তের মাত্র নহেন, তর্মিয়ে কোনও সংশয় করা যায় না।

ক্ষেদসংহিতার অষ্টম মগুলে ৮৫।৮৬ ৯৮৭ সূক্ত এবং দশম মগুলের ৪২।৪৩।৪৪ সুজের ঋষি কৃষ্ণ। এই কৃষ্ণ দেবকীনন্দন কৃষ্ণ কি না, তাহার নির্ণয় করা ত্রহ। কিন্তু কৃষ্ণ ক্ষিত্রের শাষি কৃষ্ণ। এই কৃষ্ণ দেবকীনন্দন কৃষ্ণ কি না, তাহার নির্ণয় করা ত্রহ। কিন্তু কৃষ্ণ ক্ষিত্রের বিলয়াই বলা যাইতে পারে না যে, তিনি এই সকল সুজের ঋষি নহেন; কেন না, অসদস্যা, ত্রাঙ্কণ, পুরুমীচ, অজমীচ, সিন্ধুলীপ, সুদাস, মান্ধাতা, সিবি, প্রতর্দন, কঙ্কীবান্প্রভিতি রাজ্যি বাঁহার। ক্ষত্রিয় বলিয়া পরিচিত, তাঁহারাও ঋষেদ-সুজের ঋষি ইহা দেখা যায়। তই এক স্থানে শাস্ত্র ঋষির উল্লেখও পাওয়া যায়। কবব নামে দশম মণ্ডলে এক জন শৃদ্ধ ঋষি আছেন; অতএব ক্ষত্রিয় বলিয়া ক্ষেরের ঋষিত্বে আপত্তি হইতে পারে না। তবে ঋষেদসংহিতার অন্তর্জমণিকায় শৌনক কৃষ্ণ আঙ্গিরস ঋষি বলিয়া পরিচিত হইয়াছেন।

अहे वर नक्षनात भानक्तिण कर नर्म। त्म कर कार्यभं , त्यातभूक कर स्वाजितम।

উপনিষদ্ সকল বেদের শেষভাগ, এই জ্বন্ধ উপনিষদ্কে বেদাস্থও বলে। বেদের যে সকল অংশকে প্রাহ্মণ বলে, তাহা উপনিষদ্ হইতে প্রাচীনতর বলিয়া বোধ হয়। অতএব ছাল্যোগ্যোপনিষদ্ হইতে কৌবীতকিপ্রাহ্মণ আরও প্রাচীন বলিয়া বোধ হয়। তাহাতেও এই আলিরস ঘোরের নাম আছে, এবং ক্ষেরও নাম আছে। কৃষ্ণ তথায় দেবকীপুত্র বলিয়া বর্ণিত হয়েন নাই; আলিরস বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। কিন্তু কতকগুলি ক্ষত্রিয়ও আলিরস বলিয়া প্রসিদ্ধ ছিলেন। তিছিবয়ে বিষ্ণুপুরাণে একটি প্রাচীন ল্লোক গৃত হইয়াছে।

এতে ক্তপ্রস্তা বৈ পুনন্চাধিবসং স্বভাং। বধীতরাগাং প্রবরাং ক্তোপেতা বিভাতমং ।

কিন্ত এই রথীতর রাজা প্র্যবংশীয়। কৃষ্ণের পূর্বপূক্ষ বছু, ব্যাতির পূত্র, কাজেই চক্রবংশীয়। এই কথাই সক্ষা পূরাণেতিহাসে কেখে, কিন্ত হরিবংশে বিষ্ণুপর্বের পাওরা বায় যে, মধুরার যাদবেরা ইক্ষাকুবংশীয়।

व्यवः हेक्नाकूवःनाचि वक्षवःत्ना विनिःश्रकः।

२६ व्यथात्य, ६२२ त्यांकः।

কথাটাও খ্ব সম্ভব, কেন না রামায়ণে পাওয়া যায় যে, ইক্ষ্ক্রংশীয় রামের কনিষ্ঠ ভাতা শক্রন্থ মথুরাজয় করিয়াছিলেন।

সে যাহাই হউক, "বাস্থদেবার্জুনাভ্যাং বৃন্" এই স্থত্ত আমরা পাণিনি হইতে উদ্বৃত করিয়াছি। কৃষ্ণ এত প্রাচীন কালের লোক যে, পাণিনির সময়ে উপাস্থ বলিয়া আর্য্যসমাজে গৃহীত হইয়াছিলেন। ইহাই যথেষ্ট।

# নবম পরিচ্ছেদ

## মহাভারতে প্রক্রিপ্ত

আমরা এতক্ষণ যাহা বলিলাম, তাহার স্থুলমর্ম্ম এই যে, মহাভারতের ঐতিহাসিকতা আছে, এবং মহাভারতে কৃষ্ণপাণ্ডব সম্বন্ধীয় ঐতিহাসিক কথা পাওয়া যায়। কিন্তু এখন জিজ্ঞান্ত হইতে পারে যে, মহাভারতে কৃষ্ণপাণ্ডব সম্বন্ধে যাহা কিছু পাওয়া যায়, তাহাই কি ঐতিহাসিক তম্ব ?

মহাভারতের ঐতিহাসিকতা, বা মহাভারতে কথিত কৃষ্ণণাণ্ডবসন্থায় বৃত্তান্তের ঐতিহাসিকতা সম্বন্ধ ইউরোপীয়গণের যে প্রতিকৃল ভাব, তাহার মূলে এই কথা আছে যে, প্রাচীনকালে মহাভারত ছিল বটে, কিন্তু সে এ মহাভারত নহে। ইহার অর্থ যদি এমন বৃত্তিতে হয় যে, প্রচল্লিত মহাভারতে সেই প্রাচীন মহাভারতের কিছুই নাই, তাহা ইইলে আমরা ভাঁহাদের কথা যথার্থ বলিয়া স্বীকার করি না; এবং এরপ স্বীকার করি না বিলিয়াই, ভাঁহাদের কথার এত প্রতিবাদ করিয়াছি। আর তাঁহাদের কথার মর্মার্থ যদি এই হয় যে, সে প্রাচীন মহাভারতের উপর আনেক প্রক্রিপ্ত উপস্থাসাদি চাপান হইয়াছে, প্রাচীন মহাভারত তাহার ভিতর ভূবিয়া আছে, তবে তাঁহাদের সঙ্গে আমার কোন মতভেদ নাই।

আমরা পুন:পুন: বলিয়াছি যে, পরবর্ত্তী প্রক্ষিপ্তকারদিগের রচনাবাছল্যে আদিম মহাভারত প্রোথিত হইয়া গিয়াছে। কিন্তু ঐতিহাসিকতা যদি কিছু থাকে, তবে সে আদিম মহাভারতের। অতএব বর্ত্তমান মহাভারতের কোন্ অংশ আদিমমহাভারতভূক, তাহাই প্রথমে আমাদের বিচার্য্য বিষয়। তাহাতে কৃষ্ণকথা যাহা কিছু পাওয়া যায়, তাহারই কিছু ঐতিহাসিক মূল্য থাকিলে থাকিতে পারে। তাহাতে যাহা নাই, অহ্য গ্রম্থে থাকিলেও, তাহার ঐতিহাসিক মূল্য অপেক্ষাকৃত অল্প। কেন না, মহাভারতই সর্ব্বাপেক্ষা প্রাচীন গ্রন্থ।

প্রাচীন সম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই বলিবেন, মহাভারতের কোন অংশই যে প্রক্লিপ্ত, তাহারই বা প্রমাণ কি ? এই পরিচ্ছেদে তাহার কিছু প্রমাণ দিব।

আদিপর্কের দ্বিতীয় অধ্যায়ের নাম পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায়। মহাভারতে যে যে বিষয় বর্ণিত বা বিবৃত আছে, ঐ পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায়ে তাহার গণনা করা হইয়াছে। উহা এখনকার গ্রন্থের স্টিপত্র বা Table of Contents সদৃশ। অতি ক্ষুদ্র বিষয়ও ঐ পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায়ের গণনাভুক্ত হইয়াছে। এখন যদি দেখা যায় যে, কোন একটা গুরুতর বিষয় ঐ পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায়ভুক্ত নহে, তবে অবশ্য বিবেচনা করিতে হইবে যে, উহা প্রক্রিপত্ত। একটা উদাহরণ দিভেছি। আশ্বমেধিক পর্ব্বে অমুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা পর্ব্বাধ্যায় পাওয়া যায়। এই ঘুইটি ক্ষুদ্র বিষয় নয়, ইহাতে ছত্রিশ অধ্যায় গিয়াছে। কিন্তু পর্ব্বসংগ্রহাধ্যায়ে উহার কিছু উল্লেখ নাই, মৃতরাং বিবেচনা করিতে হইবে যে, অনুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা সমস্তই প্রক্রিপত্ত।

# ২ম, অন্তজ্ঞমণিকাধ্যারে ক্ষিত হইয়াছে যে, মহাভারতের লক্ষ্ণােক, এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কোনু পর্বে কড শ্লোক, তাহা লিখিত হইয়াছে। মধ্যা

|                         | CAR CHIA, MIS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | I MIND SERIES !"     | HALL THE           |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------|
| আদি                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | <b>bbb8</b>        |
| স্ভা                    | T to all                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      | 2623               |
| <b>र</b> न              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | 3.5 <del>668</del> |
| বিরাট                   | - Gradie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | epopolis             | 2040               |
| উন্তোগ                  | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ******               | 4000               |
| ভীগ্ম                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and plan             | 4448               |
| ম্বোণ                   | entreplace.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      | وموط               |
| কর্ণ                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                    | 8448               |
| भंगा                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del>-4.0</del>      | <b>9</b> 22.       |
| <b>সৌ</b> গুক           | Acres de la Constitución de la C | <del>- Academi</del> | 29.                |
| खी                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | 99¢                |
| শাস্তি                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -                    | >8 <b>૧૭</b> ૨     |
| অহুশাসন                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | bas.               |
| <b>আশ্ব</b> মেধিক       | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _                    | <i>995</i> •       |
| আশ্রমবাসিক              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | 34.00              |
| মৌদল                    | Name of the last o | _                    | •2•                |
| মাহাপ্র <b>স্থানি</b> ক | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      | 250                |
| স্বৰ্গারোহণ             | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      | 202                |
|                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                    |

ইহাতে কিন্তু লক্ষ শ্লোক হয় না; মোট ৮৪,৮৩৬ হয়। অতএব লক্ষ শ্লোক পুরাইবার জক্ত পর্ববাধ্যায়সংগ্রহকার লিখিলেন:—

> "অষ্টাদশৈবমুক্তানি পর্বাণ্যেতাশুশেষতঃ। থিলেষ্ হরিবংশক ভবিগ্রক প্রাকীর্তিত্ম। দশঙ্গোকসহস্রাণি বিংশলোকশতানি চ। থিলেষ্ হরিবংশে চ সংখ্যাতানি মহর্ষিণা।

ক্ষর্পাং "এইরপে অষ্টাদশপর্ব সবিস্তারে উক্ত হইয়াছে। ইহার পর হরিবংশ ভবিশ্বপর্ব কথিত হইয়াছে। মহর্ষি হরিবংশে বাদশ সহর লোকসংখ্যা করিয়াছেন।" পর্কাসংগ্রহাখ্যায়ে এইটুকু ভিন্ন ছরিবংশের আর কোন প্রসঙ্গ নাই। ইহাতে ৯৬,৮৩৬ প্লোক হইল। একণে প্রচলিভ মহাভারতের প্লোক গণনা করিয়া নিম্নলিখিত সংখ্যা সকল পাওয়া বায়:—

| व्यानि                 | and the     |               | <b>₩89</b> ≥   |
|------------------------|-------------|---------------|----------------|
| সভা                    | -           |               | २१०३           |
| <b>व</b> न             | -           | <del>-1</del> | <b>39,89</b> 6 |
| বিরাট                  | *********** | <u>·</u>      | ২৩৭৬           |
| উভোগ                   | ghreen.     |               | 9666           |
| ভীশ                    |             |               | 4446           |
| জোণ                    | -           |               | ৯৬৪৯           |
| কৰ্                    |             |               | ¢ • 8&         |
| भना                    |             | *****         | ৩৬৭১           |
| <u>দৌ</u> প্তিক        | _           |               | 677            |
| बी                     |             |               | ৮২৭॥           |
| শান্তি                 |             | _             | <b>50,580</b>  |
| অহুশাসন                |             |               | . ৭৭৯৬         |
| আশ্বমেধিক              | entangues . |               | 2200           |
| আশ্রমবাসিক             |             |               | 22.00          |
| মৌসল                   |             | _             | , २৯२          |
| মাহাপ্র <b>স্থানিক</b> |             | *****         | 500            |
| স্পারোহণ               |             | *****         | ৩১২            |
| थिन इत्रिवःभ           |             |               | ১৬,৩৭৪         |
|                        |             |               |                |

মোট ১০৭৩৯০। ইহাতে দেখা যায় যে, প্রথমতঃ মহাভারতে লক্ষ শ্লোক কথনই ছিল না। পর্বসংগ্রহের পর হরিবংশ লইয়া মোটের উপর প্রায় এগার হাজার শ্লোক বাড়িয়াছে, অর্থাং প্রক্রিপ্ত হইয়াছে।

ত্য,—এইরপ হ্রাসবৃদ্ধির উদাহরণস্বরূপ অনুক্রমণিকাখ্যারকে গ্রহণ করা যাইতে পারে। অনুক্রমণিকাখ্যায়ে ১০২ শ্লোকে লিখিত আছে যে, ব্যাসদেব সার্দ্ধশত শ্লোকময়ী অনুক্রমণিকা লিখিয়াছিলেন।

## व्यवस्थ । नरम अजिल्ला । महाचाराङ अनिस

"करकाक्ष्यार्कत्तकः कृषः तरस्याः कव्यवान्तिः। सक्ष्यमनिकाशावः दुखाकानाः नृतर्वनाम्॥"

একণে বর্তমান মহাভারতের অন্তক্রমণিকাধ্যারে ২৭২ শ্লোক পাওয়া যায়। অন্তর্কর পর্বসংগ্রহাধ্যায় বিধিত হওয়ার পরে এই অন্তক্রমণিকাতেই ১২২ শ্লোক বেশি পাওয়া যায়।

৪র্থ, পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে ৮৪,৮৩৬ শ্লোক পাওয়া যায়। কিন্তু সহজেই বুঝা যাইতে পারে যে, পর্বসংগ্রহাধ্যায় আদিম মহাভারতকার কর্তৃক সন্ধলিত নয় এবং আদিম মহাভারত রচিত হইবার সময়েও সন্ধলিত হয় নাই। মহাভারতেই আছে যে, মহাভারত বৈশম্পায়ন অনমেজয়ের নিকট কহিয়াছিলেন। তাহাই উপ্রশ্রহাঃ নৈমিষায়ণ্য শৌনকাদি অবিগণের নিকট কহিতেছেন। পর্ব্বাধ্যায়সংগ্রহকার এই সংগ্রহ উপ্রশ্রেরার উক্তি বলিয়া বর্ণিত করিয়াছেন। বৈশম্পায়নের উক্তি নহে, কাজেই ইহা আদিম বা বৈশম্পায়নের মহাভারতের অংশ নহে। অফুক্রমণিকাধ্যায়েই আছে যে, কেহ কেহ প্রথমাবিধি, কেহ বা, আন্তীকপর্বাবিধি, কেহ বা উপরিচর রাজার উপাখ্যানাবিধি মহাভারতের আরম্ভ বিবেচনা করেন। স্বতরাং যখন এই মহাভারত উপ্রশ্রহাঃ অবিদিগকে শুনাইতেছিলেন, তখনই পর্বসংগ্রহাধ্যায় প্রে থাক, প্রথম ৬২ অধ্যায়, সমন্ত ও প্রক্রিপ্রাংশ ক্রমশঃ হিল। এই পর্বসংগ্রহাধ্যায় পাঠ করিলেই বিবেচনা করা যায় যে, প্রক্ষিপ্রাংশ ক্রমশঃ হিদ্ধি পাওয়াতে ভবিয়তে তাহার নিবারণের জন্ম এই পর্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলনপূর্বক অন্ধক্রমণিকাধ্যায়ের পর কেহ সংস্থাপিত করিয়াছিলেন। অতএব এই পর্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলিত হইবার পূর্বেও যে অনেক অংশ প্রক্ষিপ্ত হইয়াছিল, তাহাই অন্ধ্রেয়।

৫ম,—এ অমুক্রমণিকাধ্যায়ে আছে যে, মহাভারত প্রথমতঃ উপাধ্যান ত্যাগ করিয়া চতুর্বিংশতি সহস্র শ্লোকে বিরচিত হয় এবং বেদব্যাস তাহাই প্রথমে স্বীয় পুত্র শুক্দেবকে অধ্যয়ন করান।

চত্রিংশতিসাহন্ত্রীং চক্রে ভারতসংহিতাম্।
উপাথানৈর্বিনা তাবস্তারতং প্রোচ্যতে বৃথৈঃ ।
ততোহধ্যর্বশতং ভূয়: সংকেশং কৃতবানুষিং।
অক্তক্রমণিকাধ্যায়ং রুভাস্তানাং সপর্বণাম্॥
ইদং বৈশায়ন: পূর্বং পুত্রমধ্যাপয়ৎ শুক্ম।
ততোহতোহভাহেদুয়পেডাঃ শিক্সেডাঃ প্রদদ্ধে বিভূং ।
আদিপর্বর, ১০১-১০৩

শবশু অনুক্রমণিকাধ্যারের > ০০ লোক ভিন্ন।

ত্ত্বিশেতিসহস্রশ্লোকাত্ত্ব সাত্র প্রান্তর কর্মাছিলেন। অতএব এই
চত্বিশেতিসহস্রশ্লোকাত্ত্ব সাত্র প্রাক্তর কর্মান্তরের নিকট পঠিত হইয়াছিল। এবং আদিম
মহাভারতে চতুর্কিশেতি সহস্র মাত্র প্লোক ছিল। পরে ক্রমে নানা ব্যক্তির রচনা উহাতে
প্রক্রিপ্ত ইইয়া মহাভারতের আকার চারিগুণ বাড়িয়ছে। সভ্য বটে, ঐ অমুক্রমণিকাতেই
লিখিত আছে বে, তাহার পর বেদব্যাস বন্তিসক্র্যোকাত্ত্বক মহাভারত রচনা করিয়াছিলেন,
এবং তাহার কিয়দংশ দেবলোকে, কিয়দংশ পিতৃলোকে, কিয়দংশ গন্ধর্বলোকে ও এক
লক্ষ মাত্র মন্থ্রলোকে পঠিত হইয়া থাকে। এই অনৈস্বর্গিক ব্যাপার ঘটিত কথাটা বে
আদিম অন্তক্রমণিকাধ্যায়ের মধ্যে প্রক্রিপ্ত ইইয়াছে, তহিষয়ে কোনও সংশয় থাকিতে পারে
না। দেবলোকে বা পিতৃলোকে বা গন্ধর্বলোকে মহাভারতপাঠ, অথবা বেদব্যাসই হউস
বা যেই হউন, ব্যক্তিবিশেবের ঘটি লক্ষ শ্লোক রচনা করা আমরা সহজেই অবিশ্বাস করিতে
পারি। আমি পূর্বেই দেখাইয়াছি যে, ২৭২ শ্লোকাত্মক উপক্রমণিকার মধ্যে ১২২ শ্লোক
প্রক্রিপ্ত। এই ষটি লক্ষ শ্লোক এবং লক্ষ শ্লোকের কথা প্রক্রিপ্তের অন্তর্গত, তাহাতে কোন
সংশয় নাই।

## দশম পরিচ্ছেদ

### প্রক্থিনির্মাচনপ্রণালী

আমাদিগের বিচার্য্য বিষয় যে, মহাভারতের কোন্ কোন্ অংশ প্রকিপ্ত। ইহা
পূর্ব্বপরিচ্ছেদে ছির হইয়াছে। একণে দেখিতে হইবে যে, এই বিচার সম্পন্ন করিবার
কোন উপায় আছে কি না। অর্থাৎ কোন্ অংশ প্রকিপ্ত এবং কোন্ অংশ প্রকিপ্ত নহে,
ভাহা ছির করিবার কোন সক্ষণ পাওয়া যায় কি না ?

মন্ত্রাজীবনে যে সকল কার্য্য সম্পন্ন হয়, সকলই প্রামাণের উপর নির্ভর করিয়া
নির্কাহ করা যায়। তবে বিষয়ভেদে প্রামাণের অল্প বা অধিক বলবতা প্রয়োজনীয় হয়।
যে প্রামাণের উপর নির্ভর করিয়া আমরা সচরাচর জীবন্যাত্রার কার্য্য নির্কাহ করি,
ভাহার অপেক্ষা গুরুতর প্রমাণ ব্যতীত আদালতে একটা মোকদ্দমা নিম্পাল্ল হয় না, এবং
আদালতে যেরূপ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া বিচারক একটা নিম্পাত্তিতে উপস্থিত হইতে
পারেন, তাহার অপেক্ষা বলবান্ প্রমাণ ব্যতীত বৈজ্ঞানিক, বিজ্ঞানসম্বন্ধীয় কোন সিদ্ধান্তে

উপনীত হইতে পাৰেন না। এই জন্ধ বিষয়ভেবে ভিন্ন ভিন্ন প্রমাণশাল্ল স্ট হইয়াছে।
যথা, আলালতের জন্ম আনালসংখীয় আইন (Law of Evidence), বিজ্ঞানের জন্ম
অনুমানতত্ব (Logic বা Inductive Philosophy) এবং ঐতিহাসিক তত্ব নিরূপণ জন্ম
এইরপ একটি প্রমাণশাল্লও আছে। উপন্থিত তত্ব নিরূপণ জন্ম সেইরপ কতক্তালি
প্রমাণের নিয়ম সংস্থাপন করা যাইতে পারে; যথা—

১ম,—আমরা পূর্বে পর্বেসংগ্রহাধায়ের কথা বলিয়াছি। যাহার প্রদক্ত পর্বে-সংগ্রহাধায়ে নাই, ভাহা যে নিশ্চিত প্রক্রিপ্ত, ইহাও ব্রাইয়াছি। এইটিই আমাদিগের প্রথম সূত্র।

২য়,—অম্ক্রমণিকাধ্যায়ে লিখিত আছে যে, মহাভারতকার ব্যাসদেবই হউন, মার্র বিনিই হউন, তিনি মহাভারত রচনা করিয়া সার্ক্রশত শ্লোকময়ী অমুক্রমণিকার ভারতীয় নিখিল ব্ডাস্ডের সার সঙ্কলন করিলেন। ঐ অমুক্রমণিকাধ্যায়ের ৯৩ শ্লোক হইতে ২৫১ শ্লোক পর্যাস্ত এইরপ একটি সারসঙ্কলন আছে। যদিও ইহাতে সার্ক্রশতের অপেক্রা ৯টি শ্লোক বেশি হইল, তাহা না ধরিলেও চলে। এমনও হইতে পারে যে ৯টি শ্লোক ইহারই মধ্যে প্রক্রিপ্ত হইয়ছে। এখন এই ১৫৯ শ্লোকের মধ্যে যাহার প্রসঙ্গ না পাইব, ডাহা আমরা প্রক্রিপ্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে বাধ্য।

তম,— যাহা পরস্পর বিরোধী তাহার মধ্যে একটি অবশ্য প্রক্লিপ্ত। যদি দেখি যে কোন ঘটনা ছই বার বা ততোধিক বার বিবৃত্ত হইয়াছে, অথচ ছটি বিবরণ ভিন্ন প্রকার বা পরস্পর বিরোধী, তবে তাহার মধ্যে একটি প্রক্লিপ্ত বিবেচনা করা উচিত। কোন লেখকই অনর্থক পুনক্লজ্জি, এবং অনর্থক পুনক্লজি ছারা আত্মবিরোধ উপস্থিত ক্রেন না। অনবধানতা বা অক্ষমতা বশতঃ যে পুনক্লজি বা আত্মবিরোধ উপস্থিত হয়, সে স্বত্ত কথা। তাহাও অনায়াসে নির্বাচন করা যায়।

৪র্থ,— সুক্রিদিগের রচনাপ্রণালীতে প্রায়ই কডকপ্রলি বিশেষ লক্ষণ থাকে।
মহাভারতের কডকগুলি এমন অংশ আছে যে, তাহার মৌলিকতা সম্বন্ধে কোন সন্দেহ
হৈতে পারে না—কেন না, তাহার অভাবে মহাভারতে মহাভারতত থাকে না, দেখা যায়
বে, সেগুলির রচনাপ্রণালী সর্বত্ত এক প্রকার লক্ষণবিশিষ্ট। যদি আর কোন অংশের রচনা
এক্ষপ দেখা যায় যে, সেই সেই লক্ষ্ণ ভাহাতে নাই, এবং এমন সকল লক্ষণ আছে যে, তাহা
প্র্যোক্ত লক্ষণ সকলের সলে অসলত, তবে সেই অসলভলকণযুক্ত রচনাকে প্রক্রিও
বিবেচনা করিবার কারণ উপস্থিত হয়।

শেন,—মহাভারতের কবি এক জন শ্রেষ্ঠ কবি, তদ্বিষয়ে সংশয় নাই। শ্রেষ্ঠ কবিদিগের বর্ণিত চরিত্রগুলির সর্ববাংশ পরস্পর সুসঙ্গত হয়। যদি কোথাও তাহার ব্যতিক্রম দেখা বায়, তবে সে অংশ প্রক্রিপ্ত বলিয়া সন্দেহ করা যাইতে পারে। মনে কর, যদি কোন হস্তালিখিত মহাভারতের কাপিতে দেখি যে, স্থানবিশেষে ভীম্মের পরদারপরায়ণতা বা ভীমের ভীক্ষতা বর্ণিত হইতেছে, তবে জানিব যে এ অংশ প্রক্রিপ্ত।

৬৯,—যাহা অপ্রাসঙ্গিক, ভাহা প্রক্রিপ্ত হইলেও হইতে পারে, না হইলেও হইতে পারে। কিন্তু অপ্রাসঙ্গিক বিষয়ে যদি পূর্ব্বোক্ত পাঁচটি লক্ষণের মধ্যে কোন লক্ষণ দেখিতে পাই, তবে ভাহা প্রক্রিপ্ত বিবেচনা করিবার কারণ আছে।

৭ম,—যদি তুইটি ভিন্ন ভিন্ন বিবরণের মধ্যে একটিকে তৃতীয় লক্ষণের দ্বারা প্রক্ষিপ্ত বোধ হয়, যেটি অশ্য কোন লক্ষণের অন্তর্গত হইবে, সেইটিকেই প্রক্ষিপ্ত বলিয়া পরিত্যাগ করিতে হইবে।

এখন এই পর্যান্ত বুঝান গেল। নির্ব্বাচনপ্রণালী ক্রমশঃ স্পষ্টতর করা যাইবে।

# একাদশ পরিচ্ছেদ

#### নিৰ্কাচনের ফল

মহাভারত পুনঃ পুনঃ পড়িয়া এবং উপরিলিখিত প্রণালীর অনুবর্ত্তী হইয়া বিচারপূর্ব্বক আমি এইটুকু বৃঝিয়াছি যে, এই গ্রন্থের তিনটি ভিন্ন ভিন্ন স্তর আছে। প্রথম, একটি আদিম কন্ধাল; তাহাতে পাণ্ডবদিগের জীবনর্ত্ত এবং আরুসঙ্গিক কৃষ্ণকথা ভিন্ন আর কিছুই নাই। ইহা বড় সংক্ষিপ্ত। বোধ হয়, ইহাই সেই চতুর্বিবংশতিসহস্রশ্লোকাত্মিকা ভারতসংহিতা। তাহার পর আর এক স্তর আছে, তাহা প্রথম স্তর হইতে ভিন্নলক্ষণাক্রান্ত; অথচ তাহার অংশ সমৃদায় এক লক্ষণাক্রান্ত। আমরা দেখিব যে, মহাভারতের কোন কোন আংশের রচনা অতি উদার, বিকৃতিশৃন্ত, অতি উচ্চ কবিছপূর্ণ। অন্ত অংশ অন্থদার, কিন্তু পারমার্থিক দার্শনিকতব্বের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধযুক্ত, স্মতরাং কাব্যাংশে কিছু বিকৃতিপ্রাপ্ত; কবিছশৃন্ত নহে, কিন্তু যে কবিছ আছে, সে কবিছের প্রধান অংশ অঘটনঘটনকৌশল, তদ্বিয়ে সৃষ্টি-চাতুর্য্য। প্রথম শ্রেণীর লক্ষণাক্রান্ত যে সকল অংশ, সেগুলি এক জনের রচনা; দ্বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট যে সকল রচনা, তাহা দ্বিতীয় ব্যক্তির রচনা বলিয়া বোধ হয়। প্রথম

শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট অংশই প্রাথমিক, বা আদিম; এবং বিভীয় শ্রেণীর লক্ষণযুক্ত অংশগুলি পরে রচিত হইয়া, তাহার উপর প্রক্রিপ্ত হইয়াছে, এরূপ বিবেচনা করা বাইতে পারে। কেন না, প্রথম কথিত অংশ উঠাইয়া লইলে, মহাভারত থাকে না; যাহা থাকে, ভাহা ক্ষালবিচ্যুতমাংসপিশুর হায় বন্ধনশৃষ্ঠ এবং প্রয়োজনশৃষ্ঠ নির্প্ত বলিয়া বোধ হয়া কিছ বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট যাহা, তাহা উঠাইয়া লইলে, মহাভারতের কিছু ক্ষতি হয় না, কেবল কতকগুলি নিস্প্রয়োজনীয় অলঙ্কার বাদ যায়; পাণ্ডবদিগের জীবনয়ুক্ত অথও থাকে। অতএব প্রথম শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট অংশগুলিকে আমি প্রথম স্তর, এবং বিতীয় শ্রেণীর লক্ষণবিশিষ্ট রচনাগুলিকে বিতীয় স্তর বিবেচনা করি। প্রথম স্তরে, ও বিতীয় স্তরে, আর একটা গুরুতর প্রভেদ এই দেখিব যে, প্রথম স্তরে কৃষ্ণ ঈশরাবতার বা বিষ্ণুর অবতার বলিয়া সচরাচর পরিচিত নহেন; নিজে তিনি আপনার দেবছ স্বীকার করেন না; এবং মান্থবী ভিন্ন দৈবী শক্তি দারা কোন কর্ম সম্পন্ন করেন না। কিন্ত বিতীয় স্তরে, তিনি স্পষ্টতঃ বিষ্ণুর অবতার বা নারায়ণ বলিয়া পরিচিত এবং অর্চিত; নিজেও নিজের ঈশ্বরছ ঘোষিত করেন; কবিও তাঁহার ঈশ্বরছ প্রতিপন্ন করিবার জন্ম বিশেষ প্রকারে যত্নশীল।

ইহা ভিন্ন মহাভারতে আরও এক স্তর আছে। তাহাকে তৃতীয় স্তর বলিছেছি।
তৃতীয় স্তর অনেক শতালী ধরিয়া গঠিত ইইয়াছে। যে যাহা যথন রচিয়া "বেশ
রচিয়াছি" মনে করিয়াছে, সে তাহাই মহাভারতে পুরিয়া দিয়াছে। মহাভারত পঞ্চম
বেদ। এ কথার একটি গৃঢ় তাৎপর্য্য আছে। চারি বেদে শুদ্র এবং স্ত্রীলাকের অধিকার
নাই, কিন্তু Mass Education লইয়া তর্কবিতর্ক আন্ধান্তন ইংরেন্ডের আমলে হইতেছে
না। অসাধারণ প্রতিভাশালী ভারতবর্ষের প্রাচীন ঋষিরা বিলক্ষণ বৃঝিয়াছিলেন যে,
বিছা ও জ্ঞানে স্ত্রীলোকের ও ইতর লোকের, উচ্চ প্রেণীর সঙ্গে সমান অধিকার। তাঁহারা
বৃঝিয়াছিলেন যে, আপামর সাধারণ সকলেরই শিক্ষা ব্যতীত সমাজের উন্নতি নাই।
কিন্তু তাঁহারা আধুনিক হিন্দুদিগের মত প্রতিভাশালী পূর্বপুরুষদিগকে অবজ্ঞা করিতেন
না। তাঁহারা "অতীতের সহিত বর্ত্তমানের বিচ্ছেদকে" বড় ভয় করিতেন। পূর্বপুরুষ্বেরা
বলিয়া গিয়াছেন যে, বেদে শুদ্র ও স্ত্রীলোকের অধিকার নাই—ভাল, সে কথা বন্ধায় রাধা
যাউক। তাঁহারা ভাবিলেন, যদি এমন কিছু উপায় করা যায় যে, যাহা শিঝিবার, তাহা
স্ত্রীলোকেও শুদ্রে বেদ অধ্যয়ন না করিয়াও এক স্থানে পাইবে, তবে সে কথা বন্ধায় রাধিয়া
চলা যায়। বরং যাহা সর্ক্রনমনোর, এমন সামগ্রীর সঙ্গে যুক্ত হইয়া সর্বলোকের
নিকট সে শিক্ষা বড় আদরণীয় হইবে। তিন স্তরে সম্পূর্ণ যে মহাভারত এখন আমরা পড়ি,

ভাহা ব্রাক্ষণিদের লোক-শিক্ষার উদ্দেশে অক্ষয় কীর্ত্তি। কিন্ত এই কারণে ভালসন্দ অনেক কথাই ইহার ভিডর আসিয়া পড়িয়াছে। শান্তিপর্ব ও অর্থাসনিক পর্বের অধিকাংশ, ভীত্বপর্বের জ্রীসভগবলগাড়া পর্বাধ্যায়, বনপর্বের সার্কণ্ডেয়সমন্তা পর্বাধ্যায়, উল্লোগপর্বের প্রজাগর পর্বাধ্যায়, এই ভৃতীয় স্তর-সঞ্চয়-কালে রচিত বলিয়া বোধ হয়। পক্ষাস্তরে আদিপর্বের শকুন্তলোপাধ্যানের পূর্বের যে অংশ এবং বনপর্বের তীর্ধবাত্রা পর্বাধ্যায় প্রভৃতি অপকৃষ্ট অংশও এই স্তর-গৃত।

এই তিন ভরের, নিম অর্থাৎ প্রথম ভরই প্রাচীন, এই জল্পই তাহাই মৌলিক বলিয়া প্রহণ করা যাইছে পারে। যাহা সেখানে নাই, ভাহা ছিভীয় বা তৃতীয় ভরে দেখিলে, ভাহা কবিক্ষিত অনৈভিহাসিক বৃত্তান্ত বলিয়া আমাদিগের পরিত্যাগ করা উচিত।

# 

The transfer of the second of

# **অনৈগর্গিক বা অতিপ্রকৃত**

এত দ্বে আমরা যে কথা পাইলাম, তাহা ছুলত: এই:—যে সকল প্রন্থে কৃষ্ণকথা আছে, তাহার মধ্যে মহাভারত কর্মপূর্ববর্তী। তবে, আমাদিগের মধ্যে যে মহাভারত প্রচলিত, তাহার তিন ভাগ প্রক্ষিপ্ত; এক ভাগ মাত্র মৌলিক। সেই এক ভাগের কিছু ঐতিহাসিকতা আছে। কিছু, সেই ঐতিহাসিকতা কতচ়িকু ?

এই প্রশ্নের উত্তরে কেহ কেহ বলিবেন যে, সে বিচারে কিছুমাত্র প্রয়োজন নাই। কেন না, মহাভারত ব্যাসদেবপ্রণীত; বাষ্সদেব মহাভারতের যুদ্ধের সমকালিক ব্যক্তি; মহাভারত সমসাময়িক আখ্যান,—Contemporary History, ইহার মৌলিক অংশ অবশ্য বিশ্বাসযোগ্য।

এখন যে মহাভারত প্রচলিত, তাহাকে ঠিক সমসাময়িক গ্রন্থ বলিতে পারি না।
আদিম মহাভারত ব্যাসদেবের প্রণীত হইতে পারে, কিন্তু আমরা কি তাহা পাইরাছি?
প্রক্ষিপ্ত বাদ দিলে যাহা থাকে, তাহা কি ব্যাসদেবের রচনা । যে মহাভারত এখন প্রচলিত,

শ্রীশ্রবিজবদ্নাং জয়ী ন শ্রুতিগোচরা।
 কর্মশ্রেয়ি মূঢ়ানাং শ্রেয় এবং তবেদিহ।
 ইতি ভারতমাধাানং কুপরা ম্নিনা কুতং।
 শ্রীমন্তাবত। ১ স্কা ৪ জা। ২৫।

ভাহা উপ্রশ্নবাঃ সৌজি নৈমিবারণ্যে শৌনকাদি শ্ববিদিনের নিকট বলিভেছেন। তিনি বলেন যে, জনমেজরের সর্পদত্তে বৈশন্দায়নের নিকট বে মহাভারত শুনিরাছিলেন, ভাহাই তিনি শ্ববিদিণের শুনাইবেন। স্থানান্তরে ক্ষিত হইয়াছে যে উপ্রশ্নবাঃ সৌজি ভাহার পিতার কাছেই বৈশন্দায়ন-সংহিতা অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। এক্ষণে মহাভারতে ব্যাসের জন্মবৃত্তাস্তের পর, ৬৩ অধ্যয়ে, বৈশন্দায়ন কর্তৃকই ক্ষিত হইয়াছে যে—

বেলানখাপরাজন মহাভারতপঞ্চমান্।
অসম্ভং কৈনিনিং গৈলং ভকঠেণৰ অমাজ্যজন্ ।
প্রাভূবিনিঠো বরবো বৈশস্থায়নমের চ।
নংহিডাজৈঃ পৃথকুজেন ভারতত্ম প্রকাশিভাঃ ।
আদিপর্যা । ১৫-১৬

অর্থাৎ ব্যাসদেব, বেদ এবং পঞ্চম বেদ মহাভারত স্থমন্ত, লৈমিনি, পৈল, স্বীয় পুত্র শুক, এবং বৈশপায়নকে লিখাইলেন। তাঁহারা পৃথক্ পূথক্ ভারতসংহিতা প্রকাশিত করিলেন। \*

তাহা হইলে, প্রচলিত মহাভারত বৈশম্পায়ন প্রণীত ভারতসংহিতা। ইহা জনমেজয়ের সভায় প্রথম প্রচারিত হয়। জনমেজয়, পাণ্ডবদিগের প্রপৌত।

সে যাহা হউক, উপস্থিত মহাভারত আমরা বৈশস্পায়নের নিকটও পাইতেছি না।
উত্তাশ্রবা: বলিতেছেন যে, আমি ইহা বৈশস্পায়নের নিকট পাইয়াছি। অথবা তাঁহার
পিতা বৈশস্পায়নের নিকট পাইয়াছিলেন, তিনি তাঁহার পিতার নিকট পাইয়াছিলেন।
উত্তশ্রবা: যাহা বলিতেছেন, তাহা আমরা আর এক ব্যক্তির নিকট পাইতেছি। সেই
ব্যক্তিই বর্তমান মহাভারতের প্রথম অধ্যায়ের প্রণেতা, এবং মহাভারতের অনেক স্থানে
তিনিই বক্তা।

তিনি বলিতেছেন, নৈমিষারণাে শৌনকাদি ঋষি উপস্থিত; সেখানে উগ্রাশ্রবাঃ আসিলেন, এবং ঋষিগণের সঙ্গে উগ্রাশ্রবার এই ভারত সম্বন্ধে ও অফ্রাম্ম বিষয়ে যে কথোপকথন হইল, তাহাও তিনি বলিতেছেন।

তবে ইহা স্থির যে, (১) প্রচলিত মহাভারত আদিম বৈয়াসিকী সংহিতা নহে।
(২) ইহা বৈশম্পায়ন-সংহিতা বলিয়া পরিচিত, কিন্তু আমরা প্রকৃত বৈশম্পায়ন-সংহিতা

ভাষিনিভারতের নাম ওনিতে পাওরা বার। ইহার অব্যেষ-পর্কা বেবর সাহেব দেখিরাছেন। আর সকল বিশৃত্ত

হইরাছে। আবলারন গৃহ্ন প্রত্যে আছে "প্রমন্তনিমিনিবেশালারনিগল-প্রত-ভারত-মহাভারত-ধর্মাচার্গাঃ"। তাহা হইলে প্রমন্ত
প্রকার, লৈমিনি ভারতকার, বৈশালারন মহাভারতকার, এবং গৈল ধর্মশাল্লকার।

গাইয়াছি কি না, ভাষা সন্দেহ। ভার পর প্রমাণ করিয়াছি বে, (৩) ইবার পার ভিৰ ভাগ প্রাক্তির। অভন্তব আমারের পকে নিভান্ত আবশুক বে, মহাভারতকে কৃষ্ণচরিত্রের ভিত্তি করিছে গেলে অভি সাবধান হইয়া এই প্রমের ব্যবহার করিতে হইবে।

্রত্ত সেই সারধানতার জন্ম আবস্তুক যে, যাহা অতিপ্রকৃত বা অনৈস্গিক, তাহাতে আমরা বিশাস করিব না।

আমি এমন বলি না যে, আমরা বাহাকে অনৈসর্গিক বলি, তাহা কাজে কাজেই
নিখ্যা। আমি জানি যে, এমন অনেক নৈস্গিক নিয়ম আছে, যাহা আমরা অবগত নিই।
বেমন এক জন বক্সজাতীয় মহন্ত, একটা খড়ি, কি বৈছাতিক সংবাদতন্ত্রীকে অনৈস্গিক
ব্যাপার মনে করিতে পারে, আমরাও অনেক ঘটনাকে সেইরূপ ভাবি। আপনাদিগের
এরূপ অজ্ঞতা স্বীকার করিয়াও বিশেষ প্রমাণ ব্যতীত, কোন অনৈস্গিক ঘটনায় বিশ্বাস
করিতে পারি না। কেন না, আপনার জ্ঞানের অতিরিক্ত কোন ঐশিক নিয়ম প্রমাণ
ব্যতীত, কাহারও স্বীকার করা কর্ত্বব্য নহে। যদি তোমাকে কেহ বলে, আমগাছে তাল
ফলিতেছে দেখিয়াছি, তোমার তাহা বিশ্বাস করা কর্ত্বব্য নহে। তোমাকে বলিতে হইবে,
হয় আমগাছে তাল দেখাও, নয় বুঝাইয়া দাও কি প্রকারে ইহা হইতে পারে। আর
যে ব্যক্তি বলিতেছে যে, আমগাছে তাল ফলিয়াছে, সে ব্যক্তি যদি বলে, 'আমি দেখি
নাই—শুনিয়াছি,' তবে অবিশ্বাসের কারণ আরও গুরুতর হয়। কেন না, এখানে প্রত্যক্ষ
প্রমাণও পাওয়া গেল না। মহাভারতও তাই। অতিপ্রকৃতের প্রত্যক্ষ প্রমাণও
পাইতেছি না।

বলিয়াছি যে, প্রত্যক্ষ প্রমাণ পাইলেও অতিপ্রকৃত হঠাং বিশ্বাস করা যায় না।
নিজে চক্ষে দেখিলেও হঠাং বিশ্বাস করা যায় না। কেন না, বরং আমাদিগের জ্ঞানেন্দ্রিয়ের
জ্রান্তি সম্ভব, তথাপি প্রাকৃতিক নিয়মলজ্ঞান সম্ভব, নহে। বুঝাইরা দাও যে, যাহাকে
অতিপ্রকৃত বলিতেছি, তাহা প্রাকৃতিক নিয়মলজ্ঞত, তবে বুঝিব। ব্যাজাতীয়কে ঘড়ী বা
বৈহ্যতিক সংবাদত্ত্বী বুঝাইয়া দিলে, সে ইহা অনৈস্গিক ব্যাপার বলিয়া বিশ্বাস
করিবে না।

আর ইহাও বক্তব্য যে, যদি ঐক্তিফকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া স্বীকার করা যায় ( আমি তাহা করিয়া থাকি ), তাহা হইলে, তাঁহার ইচ্ছায় যে কোন অনৈসাঁগিক ব্যাপার সম্পাদিত হইতে পারে না, ইহা বলা যাইতে পারে না। তবে যতক্ষণ না ঐক্তিফকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে পারা যায়, এবং যতক্ষণ না এমন বিশাস করা যায় যে, তিনি

নহয়-নেহ ধারণ করিয়া ঐশী শক্তি ছারা উচ্চার অভিত্যেত কার্য্য সম্পাদন করিতেন, ওওজন আমি অনৈস্থিক ঘটনা তাঁহার ইচ্ছা সামা নিম বলিয়া পরিচিত করিতে পারি না বা বিশাস করিতে পারি না।

কেবল তাহাই নহে। যদি বীকার করা যায় যে, কুঞ্চ ইশ্রাবতার, তিনি বেচ্ছাক্রমে অভিপ্রকৃত ঘটনাও ঘটাইতে পারেন, তাহা হইলেও গোল মিটে না। যাহা তাঁহার বারা সিন্ধ, তাহাতে যেন বিশাস করিলাম, কিন্তু যাহা তাঁহার বারা সিন্ধ নহে, এমন সকল অনৈসর্গিক ব্যাপারে বিশাস করিব কেন? সাব অসুর অস্তরীক্ষে সৌভনগর হাপিত করিয়া যুদ্ধ করিল; বাণের সহল বাহু; অস্থামা ব্রহ্মশিরা অন্ত্র ত্যাগ করিলে তাহাতে ব্রহ্মাণ্ড দশ্ম হইতে লাগিল; এবং পরিশেষে অস্থামার আদেশান্সসারে, উত্তরার গর্ভস্থ বালককে গর্ভমধ্যে নিহত করিল, ইত্যাদি বিষয়ে বিশাস করিব কেন?

তার পর কৃষ্ণের নিজ্ঞ-কৃত অনৈসর্গিক কর্মেও অবিশাস করিবার কারণ আছে। তাঁহাকে ঈশ্বরাবতার বলিয়া স্বীকার করিলেও অবিশাস করিবার কারণ আছে। তিনি মানবশরীর ধারণ করিয়া যদি কোন অনৈসর্গিক কর্ম করেন, তবে তাহা তাঁহার দৈবী বা এশী শক্তি দারা যদি কর্ম সম্পাদন করিবেন, তবে তাঁহার মানব-শরীরধারণের প্রয়োজন কি ! যিনি সর্ব্বকর্তা, সর্বশক্তিমান, ইচ্ছাময়—
বাঁহার ইচ্ছায় এই সমস্ত জীবের সৃষ্টি ও ধ্বংস হইয়া থাকে, তিনি মনুষ্টাশরীরধারণ না করিয়াও কেবল তাঁহার এশী শক্তির প্রয়োগের দারা, যে কোন অস্থরের বা মান্থবের সংহার বা অক্ত যে কোন অভিপ্রেত কার্য্য সম্পাদন করিতে পারেন। যদি দৈবী শক্তি দারা বা এশী শক্তি দারা বা এশী শক্তি দারা বা বা কি ছারা কার্য্য নির্বাহ করিবেন, তবে তাঁহার মনুষ্টাশরীরধারণের প্রয়োজন নাই। যদি ইচ্ছাময় ইচ্ছাপুর্বক মনুয়োর শরীর ধারণ করেন, তবে দৈবী বা এশী শক্তির প্রয়োগ তাঁহার উদ্দেশ্য বা অভিপ্রেত হইতে পারে না।

ভবে শরীরধারণের প্রয়োজন কি ? এমন কোন কর্ম আছে কি যে, জগদীশ্বর শরীরধারণ না করিলে সিদ্ধ হয় না ?

ইহার উত্তরের প্রথমে এই আপত্তি উত্থাপিত হইতে পারে যে, জগদীশরের মানবশরীরধারণ কি সম্ভব ?

প্রথমে ইহার মীমাংসা করা যাইতেছে।

# ब्राप्तम् श्रिटम्हप

1/2 /

## ঈশ্ব পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সম্ভব ?

বস্তুত: কৃষ্ণচরিত্রের আলোচনার প্রথমেই কাহারও কাহারও কাছে এই প্রশ্নের উত্তর क्षेत्र দিতে হয় যে, ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সম্ভব ? এ দেশের লোকের বিশ্বাস, কৃষ্ণ ঈশ্বরের অবতার। শিক্ষিতের বিশ্বাস যে, কথাটা অতিশয় অবৈজ্ঞানিক, এবং আমাদিগের খিষ্টান উপদেশকদিগের মতে অতিশয় উপহাসের যোগ্য বিষয়।

এখানে একটা নহে, ছইটি প্রশ্ন হইতে পারে (১) ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়া সম্ভব কি না, (২) তাহা হইলে কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার কি না। আমি এই দ্বিতীয় প্রশ্নের কোন উত্তর দিব না। প্রথম প্রশ্নের কিছু উত্তর দিতে ইচ্ছা করি।

সৌভাগ্যক্রমে আমাদিগের খ্রিষ্টিয়ান গুরুদিগের সঙ্গে আমাদিগের এই স্থুল কথা লইয়া মতভেদ হইবার সম্ভাবনা নাই। তাঁহাদিগকে ঈশ্বরের অবতার সম্ভব বলিয়া মানিতে হয়, নহিলে যিশু টিকেন না। আমাদিগের প্রধান বিবাদ দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিকদিগের সঙ্গে।

ইহাদিগের মধ্যে অনেকে এই আপত্তি করিবেন, যেখানে আদৌ ঈশ্বরের অন্তিছের প্রমাণাভাব, সেখানে আবার ঈশ্বরের অবতার কি ? যাঁহারা ঈশ্বরের অন্তিছ অন্থীকার করেন, আমরা তাঁহাদিগের সঙ্গে কোন বিচার করি না। তাঁহাদের ঘূণা করিয়া বিচার করি না, এমত নহে। তবে জানা আছে যে, এ বিচারে কোন পক্ষের উপকার হয় না। তাঁহারা আমাদের ঘূণা করেন, তাহাতে আপত্তি নাই।

তাহার পর আর কতকগুলি লোক আছেন যে, তাঁহারা ঈশ্বরের অন্তিম স্বীকার করেন, কিন্তু তাঁহারা বলিবেন, ঈশ্বর নিগুণ। সগুণেরই অবতার সম্ভব। ঈশ্বর নিগুণ, স্তরাং তাঁহার অবতার অসম্ভব।

এ আপত্তিরও আমাকে বড় সোজা উত্তর দিতে হয়। নিগুণ ঈশ্বর কি, তাহা আমি বৃঝিতে পারি না, স্তরাং এ আপত্তির মীমাংসা করিতে সক্ষম নহি। আমি জানি যে বিস্তর পণ্ডিত ও ভাবৃক ঈশ্বরকে নিগুণ বলিয়াই মানেন। আমি পণ্ডিতও নহি, ভাবৃকও নহি, কিন্তু আমার মনে মনে বিশ্বাস যে, এই ভাবৃক পণ্ডিতগণও আমার মত, নিগুণ ঈশ্বর বৃঝিতে পারেন না, কেন না মন্ত্যাের এমন কোন চিত্তবৃত্তি নাই, যদারা আমরা নিশুণ ঈশ্বর বৃঝিতে পারি। ঈশ্বর নিগুণ হইতে পারেন, কিন্তু আমরা নিগুণ বৃঝিতে

পারি না, কেন না আমাদের দে শক্তি নাই। মুখে বলিতে পারি বটে ষে, ইখর নিত্রণ, এবং এই কথার উপর একটা দর্শনশাল্প গড়িতে পারি, কিন্তু যাহা কথার বলিতে পারি, তাহা যে মনে বৃঝি, ইহা অনিশ্চিত। "চতুকোণ গোলক" বলিলে আমাদের রসনা বিদীর্ণ হয় না বটে, কিন্তু "চতুকোণ গোলক" মানে ত কিছুই বৃঝিলাম না। তাই কুর্বি স্পোন্সর্ এত কাল পরে নিত্রণ ঈশ্বর ছাড়িয়া দিয়া সন্তণেরও অপেক্ষা যে সন্তণ ঈশ্বর ("Something higher than Personality") তাহাতে আসিয়া পড়িয়াছেন। অতএব আইস, আমরাও নিত্রণ ঈশ্বরের কথা ছাড়িয়া দিই। ঈশ্বরকে নিত্রণ বলিলে স্রষ্টা, বিধাতা, পাতা, ত্রাণকর্তা কাহাকেও পাই না। এমন ঝকুমারিতে কাজ কি ?

যাঁহার। সগুণ ঈশ্বর স্বীকার করেন, তাঁহাদেরও ঈশ্বর পৃথিবীতে অবতীর্ণ হওয়ার সম্ভাবনা স্বীকার পক্ষে অনেকগুলি আপত্তি আছে। এক আপত্তি এই যে, ঈশ্বর সন্তণ হউন, কিন্তু নিরাকার। যিনি নিরাকার, তিনি আকার ধারণ করিবেন কি প্রকারে ?

় উত্তরে, জিজ্ঞাসা করি, যিনি ইচ্ছাময় এবং সর্বশক্তিমান্, তিনি ইচ্ছা করিলে নিরাকার হইলেও আকার ধারণ করিতে পারেন না কেন ? তাঁহার সর্বশক্তিমন্তার এ সীমানির্দেশ কর কেন ? তবে কি তাঁহাকে সর্বশক্তিমান্ বলিতে চাও না ? যিনি এই জড় জগংকে আকার প্রদান করিয়াছেন, তিনি ইচ্ছা করিলে নিজে আকার প্রহণ করিতে পারেন না কেন ?

বাঁহারা এ আপন্তি না করেন, তাঁহারা বলিতে পারেন ও বলেন যে, যিনি সর্বশক্তিমান, তাঁহার জগৎ-শাসনের জন্ম, জগতের হিত জন্ম, মন্ত্রাকলেবর ধারণ করিবার প্রয়োজন কি? যিনি ইচ্ছাক্রমেই কোটি কোটি বিশ্ব স্ট্রন্থ ও বিশ্বস্ত করিছেনে, রাবণ কৃত্তকর্ণ কি কংস শিশুপাল-বধের জন্ম তাঁহাকে নিজে জন্মগ্রহণ করিছে হইবে, বালক হইয়া মাতৃত্তক্য পান করিছে হইবে, ক, খ, গ, ঘ শিশিয়া শালাধায়ন করিছে হইবে, তাহার পর দীর্ঘ মন্ত্র-জীবনের অপার হুংখ ভোগ করিয়া শেষে শ্বয়ং অল্পধারণ করিয়া, আহত বা কখন পরাজিত হইয়া, বহ্বায়াসে হ্রাশ্বাদের বধসাধন করিছে হইবে, ইহা অতি অপ্রদেম কথা।

বাঁহারা এইরূপ আপত্তি করেন, তাঁহাদের মনের ভিতর এমনি একটা কথা আছে যে, এই মনুয়-জন্মের যে সকল ছঃখ—গতে অবস্থান, জন্ম, ভন্তপান, শৈশব, শিক্ষা, জন্ম,

<sup>&</sup>quot;Our conception of the Delty is then bounded by the conditions which bound all human knowledge and therefore we cannot represent the Delty as he is, but as he appears to us."—Mansel, Metaphysics, p. 384.

ভবে এই যে অসুরবধ কথাটা আমর। বিষ্ণুর অবভার সম্বন্ধে অনেক দিন হইতে পুরাণাদিতে শুনিয়া আদিতেছি, এ কথা শুনিয়া অনেকের অবভার সম্বন্ধে অনাস্থা হইতে গোরে বটে। কেবল একটা কংস বা শিশুপাল মারিবার জন্ম যে অয়ং ঈশ্বরকে ভূতলে মানবরূপে স্বন্ধাগ্রহণ করিতে হইবে, ইহা অসম্ভব কথা বটে। যিনি অনন্তপক্তিমান, ভাঁহার কাছে কংস শিশুপালও যে, এক কুলে পভলও সে। বাস্তবিক যাহার। হিন্দুধর্মের প্রকৃত মর্ম্ম গ্রহণ করিতে না পারে, ভাহারাই মনে করে যে, অবভারের উদ্দেশ্য দৈত্য বা ভ্রাছা বিশেষের নিধন। আদল কথাটা, ভর্বদ্যীতায় অতি সংক্ষেপে বলা হইতেছে :—

"পরিত্রাণায় সাধ্নাং বিনাশায় চ হৃদ্ধতাম্। ধর্মসংরক্ষণার্থায় সম্ভবামি যুগে যুগে॥"

এ কথাটা অভি সংক্ষিপ্ত। "ধর্মসংরক্ষণ" কি কেবল ছই একটা ছরাত্মা বধ করিলেই হয় ? ধর্ম কি ? ভাহার সংরক্ষণ কি কি প্রকারে হইতে পারে ?

আমাদিগের শারীরিক ও মানসিক বৃত্তি সকলের সর্ব্বাঙ্গীণ কূর্ত্তি ও পরিণতি, সামঞ্জ্য ও চরিতার্থতা ধর্ম। এই ধর্ম অনুশীলনসাপেক, এবং অনুশীলন কর্মসাপেক।\*
অতএব কর্মাই ধর্মের প্রধান উপায়। এই কর্মকে স্বধূর্মপালন (Duty) বলা যায়।

মমুশ্ব কডকটা নিজ রক্ষা, ও বৃত্তি সকলের বশীভূত হইয়া ষতঃই কর্ম্মে প্রবৃত্ত হয়।
কিন্তু যে কর্মের দারা সকল বৃত্তির সর্ব্বাঙ্গীণ ক্ষৃত্তি ও পরিণতি, সামঞ্জন্ত ও চরিতার্থতা ঘটে,
তাহা ছরহ। যাহা ছরহ, তাহার শিক্ষা কেবল উপদেশে হয় না—আদর্শ চাই। সম্পূর্ণ
ধর্মের সম্পূর্ণ আদর্শ ঈশ্বর ভিন্ন আর কেহ নাই। কিন্তু নিরাকার ঈশ্বর আমাদের আদর্শ
হইতে পারেন না। কেন না, তিনি প্রথমতঃ অশরীরী, শারীরিকবৃত্তিশৃত্ত; আমরা
শরীরী, শারীরিক বৃত্তি আমাদের ধর্মের প্রধান বিদ্ব। দ্বিতীয়তঃ তিনি অনস্ত, আমরা

মংকৃত এই ধর্মের ব্যাখ্যা ধর্মতত্বে দেব।

वार्षः विकि वृत्य । व्यवस्था विकि विकार कार्यः कार्यः वार्षिः विकार वार्षिः व्यवस्था वार्षिः व्यवस्था व्यवस्यवस्था व्यवस्था व्यवस्था व्यवस्था व्यवस्था व्यवस्था व्यवस्था व्यव

ভাষানসক: সভতং কার্যাং কর্ম সমাচর।

অসজ্যে ছাচরন্ কর্ম পরমাপ্নোতি প্রুব: ॥ >>।

কর্মপের হি সংসিদ্ধিমান্থিতা জনকাদর: ।

লোকসংগ্রহমেবাপি সংপঞ্চন্ কর্ডু মুর্হসি ॥ ২০।

বদ্যলাচরতি শ্রেষ্ঠভারদেবেতরে। জন: ।

স বং প্রমাণং কুরুতে লোকভার্যর্তিতে ॥ ২১।

ন মে পার্থাতি কর্তব্যং ত্রির্ লোকের্ কিঞ্চন।

নানবাপ্রমবাপ্রব্যং বর্জ এব চ কর্মণি ॥ ২২।

যদি ফ্ছং ন বর্জেং জাতু কর্মণাভজিত: ।

মম বর্জাহ্বর্জন্তে মহন্সাং পার্ম সর্ব্বশং ॥ ২৩।

উৎসীদেমুরিমে লোকা ন ক্র্যাং কর্ম চেলহম্।

সকরত্য চ কর্তা ভামুপহক্রামিয়া: প্রজা: ॥ ২৪।

গীতা. ৩ অ।

"খুক্ষ আদক্তি পরিত্যাগ করিয়া, কর্মায়্র্চান করিলে মোক্ষলাভ করেন; অতএব তুমি আদক্তি পরিত্যাগ করিয়া কর্মায়্র্চান কর, জনক প্রভৃতি মহাত্মাগণ কর্ম ধারাই দিছিলাভ করিয়াছেন। শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিয়ে আচরণ করেন, ইতর ব্যক্তিরা তাহা করিয়া থাকে, এবং তিনি যাহা মাল্ল করেন, তাহারা তাহারই অম্রুচান অম্বর্তী হয়। অতএব তুমি লোকদিগের ধর্মরক্ষণার্থ কর্মায়্র্চান কর। দেখ, জিভ্বনে আমার কিছুই অপ্রাণ্য নাই, হতরাং আমার কোন প্রকার কর্ত্তব্য এ নাই, তথাপি আমি কর্মায়্র্চান করিতেছি \*। যদি আমি আলক্ষ্তীন হইয়া কথন কর্মায়্র্চান না করি, তাহা হইলে, সম্পায় লোকে আমার অম্বর্তী হইবে, অভএব আমি কর্মানা করিলে এই সমন্ত লোক উৎসন্ন হইয়া যাইবে, এবং আমি বর্ণসঙ্কর ও প্রজাগণের মনিনতার হেছু হইব।"

কালীপ্রসন্ন সিংহের অমুবাদ।

কৃষ অর্থাৎ বিনি পরীরধারী ঈশর, তিনি এই কথা ব্লিডেছেন।

বেশব বৈজ্ঞানিকদিগের শেষ ও প্রধান আপত্তির কথা এখনও বলি নাই। তাঁহারা বলেন বে, ঈশর আছেন সত্য, এবং জিনি স্রষ্টা ও নিয়ন্তা, ইহাও সত্য। কিন্তু তিনি গাড়ীয় কোচমানের মত অহতে রাশ ধরিয়া বা নৌকার কর্ণধারের মত অহতে হাল ধরিয়া আই বিশ্বসংসার চালান না। তিনি কতকগুলি অচল নিয়ম সংস্থাপন করিয়া দিয়াছেন, জগং ভাহারই বনবর্ত্তী হইয়া চলিতেছে। এই নিয়মগুলি অচলও বটে, এবং জগতের ছিতিপক্ষে যথেষ্টও বটে। অতএব ইহার মধ্যে ঈশরের বয়ং হতক্ষেপণ করিবার স্থানও নাই ও প্রয়োজন নাই। স্তুতরাং ঈশর মানব-দেহ ধারণ করিয়া যে ভূমগুলে অবতীর্ণ হইবেন, ইহা অপ্রাদ্বেয় কথা।

ঈশ্বর যে কতকগুলি অচল নিয়ম সংস্থাপন করিয়া দিয়াছেন, জগৎ তাহারই বশবর্জী হইয়া চলে, এ কথা মানি। সেইগুলি জগতের রক্ষা ও পালন পক্ষে যথেষ্ট, এ কথাও মানি। কিন্ধ সেগুলি আছে বলিয়া যে ঈশবের নিজের কোন কাজের স্থান ও প্রয়োজনও নাই, এ কথা কি প্রকারে সিদ্ধ হয়, বৃঝিতে পারি না। জগতের কিছুই এমন উন্নত অবস্থায় নাই যে, যিনি সর্কশক্তিমান্ তিনি ইচ্ছা করিলেও তাহার আর উন্নতি হইতে পারে না। জাগতিক ব্যাপার আলোচনা করিয়া, বিজ্ঞানশাল্লের সাহায্যে ইহাই বৃঝিতে পারি যে, জ্বগং ক্রমে অসম্পূর্ণ ও অপরিণতাবস্থা হইতে সম্পূর্ণ ও পরিণতাবস্থায় আসিতেছে। ইহাই জগতের গতি এবং এই গতিই জগংকর্তার অভিপ্রেত বলিয়া বোধ হয়। তার পর, জগতের বর্তমান অবস্থাতে এমন কিছু দেখি না যে, তাহা হইতে বিবেচনা করিতে পারি যে, জগং চরম উন্নতিতে পৌছিয়াছে। এখনও জীবের স্থাখের অনেক বাকি আছে, উন্নতির বাকি আছে। যদি তাই বাকি আছে, তবে ঈশ্বরের হস্ত-ক্ষেপণের বাু কার্য্যের স্থান বা প্রয়োজন নাই কেন ? স্ঞ্জন, রক্ষা, পালন, ধ্বংস ভিন্ন জগতের আর একটা নৈসর্গিক কার্য্য আছে,— উন্নতি। মহুয়োর উন্নতির মূল, ধর্মের উন্নতি। ধর্মের উন্নতিও ঐশিক নিয়মে সাধিত হইতে পারে, ইহাও স্বীকার করি। কিন্তু কেবল নিয়মফলে যত দূর ভাহার উন্নতি হইতে পারে, ঈশ্বর কোন কালে স্বয়ং অবতীর্ণ হইলে তাহার অধিক উন্নতি সিদ্ধ হইতে পারে না, এমত ব্ঝিতে পারি না। এবং এরপ অধিক উন্নতি যে তাঁহার অভিপ্রেত নহে, তাহাই বা কি প্রকারে বলিব গ

আপত্তিকারকেরা বলেন যে, নৈস্গিক যে সকল নিয়ম, তাহা ঈশ্বরকৃত হইলেও তাহা অতিক্রমপূর্বক জগতে কোন কাজ হইতে দেখা যায় নাই। এজস্থ এ সকল অতিপ্রকৃত ক্রিয়া (Miracle) মানিতে পারি না। ইহার স্থায্যতা স্বীকার করি; তাহার কারণও প্রাথমিক করিয়াছি। আমাকে ইহাও বলিতে হয় যে, এরপ অনেক সমরাবভারের প্রবাদ আছে বৈ, ভাহাতে অবভার আভিপ্রাক্তর সাহাব্যেই ফলার্য্য সম্পর্ক করিয়াছেন। খ্রিট অবভারের এরপ অনেক কথা আছে। কিন্তু খ্রিটর পক্ষমর্থনের ভার খ্রিটানলিগের উপরই থাকুক। আরও, বিষ্ণুর অবভারের মধ্যে মংস্ক, কূর্ম, বরাহ, নুসিংহ প্রভৃতির এইরপ কার্য্য ভিন্ন অবভারের উপাদান আর কিছুই নাই। এখন, বুদিমান্ পাঠককে ইহা বলা বাছল্য যে, মংস্ক, কূর্ম, বরাহ, নুসিংহ প্রভৃতি উপস্থাসের বিষয়াভূত পশুগণের, ঈশরাবভারতের যথার্থ দাবি দাওয়া কিছুই নাই। এহান্তরে দেখাইয় যে, বিষ্ণুর দশ অবভারের কথাটা অপেক্ষাকৃত আধুনিক, এবং সম্পূর্ণরূপে উপস্থাস-মূলক। সেই উপস্থাসগুলিও কোথা হইতে আসিয়াছে, ভাহাও দেখাইয়। সভ্য বটে এই সকল অবভার পুরাণে কীর্ত্তিত আছে, কিন্তু পুরাণে যে অনেক অলীক উপস্থাস স্থান পাইয়াছে, ভাহা বলা বাছল্য। প্রকৃত বিচারে জ্রীকৃষ্ণ ভিন্ন আর কাহাকেও ঈশ্বরের অবভার বলিয়া স্বীকার করা যাইতে পারে না।

কৃষ্ণের যে বৃত্তাস্কৃত্বিক মৌলিক, তাহার ভিতর অতিপ্রকৃতের কোন সহায়তা নাই।
মহাভারত ও পুরাণসকল, প্রক্ষিপ্ত ও আধুনিক নিক্সা ব্রাহ্মণদিগের নির্থক রচনায়
পরিপূর্ণ, এক্স অনেক স্থলে কৃষ্ণের অতিপ্রকৃতের সাহায্য গ্রহণ করা উক্ত হইয়াছে।
কিন্তু বিচার করিয়া দেখিলে জানা যাইবে যে, সেগুলি মূল গ্রন্থের কোন অংশ নহে।
আমি ক্রুমে সে বিচারে প্রবৃত্ত হইব, এবং যাহা বলিভেছি তাহা সপ্রমাণ করিব। দেখাইব
যে, কৃষ্ণ অভিপ্রকৃত কার্য্যের দ্বারা, বা নৈস্কাক নির্মের বিশ্বজ্বন দ্বারা, কোন কার্য্য সম্পর্ম
করেন নাই। অভএব দে আপত্তি কৃষ্ণ সম্বন্ধে খাটিবে না।

আমরা যাহা বলিলাম, কেবল তাহা আমাদের মত, এমন নহে। পুরাণকার ঋষিদিশেরও সেই মত, তবে লোকপরস্পরাগত কিম্বদন্তীর সত্যমিথ্যানির্বাচন-পদ্ধতি সে কালে ছিল না বলিয়া অনেক অনৈস্থিক ঘটনা পুরাণেতিহাসভুক্ত হইয়াছে।

বিষ্ণুরাণে আছে,—

মত্মধর্ষশীলক্ত দীলা না জগতঃ পড়ে:।

স্মাণ্যনেকরপানি বদরাতির মুঞ্তি ।

মনসৈব জগৎস্থাইং দংহারক করোতি য়:।

ভক্তারিপক্ষপণে কোহ্যমূভ্যবিন্তর:।

ভথাপি যো মহ্যাণাং ধর্মন্তমন্তর্ভতে।

কুর্মন্ বদবতা দদ্ধিং হানৈসুদ্ধং করোত্যসৌ।

and the second s property of the state some of the state of t बक्कारमिताः क्रमेनिहरू व्यक्तिका দীলা স্বপ্ৰথাক্তেকত ছম্মতঃ সংগ্ৰহৰ্ত্যতে।

লংপতি হইয়াও যে তিনি শক্তদিগের প্রতি অনেক অন্তনিক্ষেপ করিলেন, ইহা ছিনি মছন্তর্থপন্দীল বলিয়া তাঁহার লীলা। নহিলে যিনি মনের ছারাই জগতের সৃষ্টি ও সংহার করেন, অরিক্য় অস্ত তাঁহার বিস্তর উভ্তম কেন ? তিনি মনুযুদিগের ধর্মের অন্তবর্তী, একত ভিনি বলবানের সজে সন্ধি এবং হীনবলের সঙ্গে যুদ্ধ করেন, সাম, দান, ভেদ প্রদর্শন-পূর্বক দওপাত করেন, কখনও প্রায়নও করেন। মহাগ্রদেহীদিগের ক্রিয়ার অমুবর্তী দেই অগংপতির এইরূপ লীলা তাঁহার ইচ্ছানুসারে ঘটিয়াছিল।"

আমি ঠিক এই কথাই বলিতেছিলাম। ভরদা করি, ইহার পর কোন পাঠক বিশাস করিবেন না যে, কুঞ্চ মনুয়াদেহে অতিমানুযুশক্তির দ্বারা কোন কার্য্য সম্পাদন করিয়াছিলেন ।

অভএব বিচারের তৃতীয় নিয়ম সংস্থাপিত হইল। বিচারের নিয়ম ভিনটি পুনর্কার স্মরণ করাই :---

যাহা প্রক্রিপ্ত বলিয়া প্রমাণ করিব, তাহা পরিত্যাগ করিব।

Lassen's Indian Antiquities quoted by Muir.

''In other places (অৰ্থাং ভাৰক্ষাতা পৰ্কাখার ভিন্ন) the divine nature of Krishna is less decidedly affirmed, in some it is disputed or denied; and in most of the situations he is exhibited in action, as a prince and warrior, not as a divinity. He exercises no superhuman faculties in defende of himself, or his friende, or in the defeat and destruction of his foes. The Mahabharata, however, ie the work of various periods, and requires to be read through earefully and critically, before its weight as an authority can be accurately appreciated.

Wilson, Praface to the Vishau Purana.

 <sup>&</sup>quot;It is true that in the Epic poems Rama and Krishna appear as incarnations of Vishun, but they at the same time come before us as human heroes, and these two characters (the divine and the human) are so far from being inseparably blended together, that both of these herces are for the most part exhibited in no other light than other highly gifted mon—acting according to human motives and taking no advantage of their divine superiority. It is only in certain sections which have been added for the purpose of enforcing their divine character that they take the character of Vishnu. It is impossible to read either of these two poems with attention, without being reminded of the later interpolation of euch sections as ascribe a divine character to the herces, and of the unskilful manner in which these passages are often introduced and without observing how loosely they are connected with the rest of the narrative, and how unnecessary they are for its progress."

# क्षेत्र वाश विधिवनक् बोर्श नविकास प्रतिका ।

ा। वाश क्षांत्रियं प्राप्तः वी व्यक्तिक नेत्र कारा विके कर कारात्र विकास नक्ष्मपुर अपि, कार्यकार्यकार्यकार्यकार्यकार्यः

# **ज्जूष्म श**तिरक्ष

#### श्रीप

মহাভারতের ঐতিহাসিকতা সম্বন্ধে যাহা বলিয়াছি, তার পর পুরাণ সম্বন্ধে আমাদের কিছু বক্তব্য আছে।

পুরাণ সম্বন্ধেও স্থই রকম ভ্রম আছে,—দেশী ও বিলাজী। দেশী ভ্রম এই যে, সমস্ত পুরাণগুলিই এক ব্যক্তির রচনা। বিলাজী ভ্রম এই যে, এক একথানি পুরাণ এক ব্যক্তির রচনা। আগে দেশী কথাটার সমালোচনা করা যাউক।

অষ্টাদশ পুরাণ যে এক ব্যক্তির রচিত নহে, তাহার কতকগুলি প্রমাণ দিতেছি;—

১ম,—এক ব্যক্তি এক প্রকার রচনাই করিয়া থাকে। যেমন এক ব্যক্তির হাতের লেখা পাঁচ রকম হয় না, তেমনই এক ব্যক্তির রচনার গঠন ভিন্ন ভিন্ন প্রকার হয় না। কিন্তু এই অষ্টাদশ পুরাণের রচনা আঠার রকম। কখনও তাহা এক ব্যক্তির রচনা নহে। যিনি বিষ্ণুপুরাণ ও ভাগবতপুরাণ পাঠ করিয়া বলিবেন, তুইই এক ব্যক্তির রচনা হইতে পারে, তাঁহার নিকট কোন প্রকার প্রমাণ প্রয়োগ করা বিভ্ন্ননা মাত্র।

২য়,—এক ব্যক্তি এক বিষয়ে অনেকগুলি গ্রন্থ লেখে না। যে অনেকগুলি গ্রন্থ লেখে, সে এক বিষয়ই পুন:পুন: গ্রন্থ ইইতে গ্রন্থান্তরে বর্ণিত বা বিবৃত করিবার জ্বন্থ গ্রন্থ লেখে না। কিন্তু অষ্টাদশ পুরাণে দেখা যায় যে, এক বিষয়ই পুন:পুন: ভিন্ন ভিন্ন পুরাণে সবিস্তারে কথিত হইয়াছে। এই কৃষ্ণচরিত্রই ইহার উদাহরণ স্বরূপ লওয়া যাইতে পারে। ইহা ব্রহ্মপুরাণের পূর্বভাগে আছে, আবার বিষ্ণুপুরাণের ৫ম অংশে আছে, বায়্পুরাণে আছে, প্রীমন্তাগবতে ১০ম ও ১১শ ক্ষেক্ক আছে, ব্রহ্মবৈবর্ত্ত পুরাণের ৩য় খণ্ডে আছে, এবং পল্ল ও বামনপুরাণে ও কৃর্মপুরাণে সংক্ষেপে আছে। এইরূপ অক্ষান্থ বিষয়েরও বর্ণনা পুন:পুন: কথন ভিন্ন ভিন্ন পুরাণে আছে। এক ব্যক্তির লিখিত ভিন্ন ভিন্ন পুন্তকের এরূপ ঘটনা অসন্তব।

তা,—সার যদিও এক ব্যক্তি এই সাধানৰ প্রাণ কিছিব। বাহে, ভাষা কইবে, করবে।
ক্ষাভয় বিরোধন সমাবনা কিছু পাকে বা। কিছু পাইবেল প্রাণের সংখ্য সংখ্য,
এইরূপ গুরুতর বিরুদ্ধ ভাব দেখিতে পাওয়া মার। এই কৃষ্ণচরিত্র ভির ভির প্রাণে ক্ষিত্র প্রকারে বর্ণিত ছইয়াছে। সেই সকল বর্ণনা পরস্পার সলত নহে।

৪র্ব,-বিষ্ণুপুরাণে আছে ;--

আখ্যানৈন্দাপুলাখ্যানৈর্লাখাভি: ক্ষতিভি:।
পুরানসংহিতাং চক্রে প্রাণাধবিশারল: ।
প্রাণসংহিতাং তক্রৈ দলৌ ব্যাসো মহামুনি: ।
প্রাণসংহিতাং তক্রৈ দলৌ ব্যাসো মহামুনি: ।
ক্ষতিভারিবর্চান্দ নিত্রত্ব: শাংশপায়ন: ।
ক্ষতিব্রাং গহিতাক্তা সাবর্ণি: শাংশপায়ন: ।
লোমহর্ষনিকা চাঞা ভিস্নাং ম্লসংহিতা ।
বিষ্ণুপুরাণ, ৩ অংশ, ৬ অধ্যায়, ১৬-১২ স্লোক।

পুরাণার্থবিং (বেদয্যাস) আখ্যান, উপাখ্যান, গাথা ও করগুদ্ধি ছারা পুরাণসংহিতা করিয়াছিলেন। লোমহর্ষণ নামে স্ত বিখ্যাত ব্যাসশিখ্য ছিলেন। ব্যাস মহামূনি তাঁহাকে পুরাণসংহিতা দান করিলেন। স্থমতি, অগ্নিবর্চা, মিত্রয়, শাংশপায়ন, অকৃতব্রণ, সাবর্ণি— উাহার এই ছয় শিশ্ব ছিল। (তাহার মধ্যে) কাশ্বপ, সাবর্ণি ও শাংশপায়ন সেই লোমহর্ষণিক। মূল সংহিতা হইতে তিনধানি সংহিতা প্রস্তুত করেন।

পুনশ্চ ভাগবতে আছে ;---

অধ্যাকণিং কশ্বপশ্চ সাবর্ণিরকৃতত্রণং।
শিংশপায়নহারীতো বড়ৈ পৌরানিক। ইমে॥
শ্ববীয়ন্ত ব্যাসশিল্পাৎ সংহিতাং মৎপিতুর্ম্বাৎ।
একৈকামছমেতেবাং শিব্যঃ সর্ব্বাঃ সমধ্যগাম্॥
কশ্বপোহর্ম্ব সাবর্ণী রামশিল্পোহকৃতত্রণঃ।
অধীমহি ব্যাসশিল্পাচন্তবারে মুলসংহিতাঃ॥

শ্রীমস্কাগবত, ১২ স্বন্ধ, ৭ অখ্যায়, ৪-৬ শ্লোক।

ত্রব্যাক্লণি, কাশ্রপ, সাবর্ণি, অকুভরণ, শিংশপায়ন, হারীত এই ছয় পৌরাণিক।

ভাগবতের বক্তা ব্যানপুরে ওকলেব। "বৈশন্পায়নহারীতে।" ইতি পাঠান্তরও আছে।

# MARCHINE STREET FOR THE STREET STREET, STREET,

## The state of the s

काला राजाः श्राणाति पद्धा देव दनास्वर्गञ्जः । स्विक्ताविवर्कान्त सिवादः भाग्यतावाः ॥ इण्डात्कादेव नासम् भिज्ञापक ताकृत्व । भाग्यतावनावत्रक्तः श्राणानाक नगरिकाः ॥

এই সকল বচনে জানিতে পারা যাইতেছে যে, একণকার প্রচলিত অপ্তাদন পুরাণ বেদব্যাস প্রণীত নহে। তাঁহার শিশ্ব প্রশিশ্রগণ পুরাণ-সংহিতা প্রণয়ন করিয়াছিলেন, তাহাও একণে প্রচলিত নাই। যাহা প্রচলিত আছে তাহা কাহার প্রণীত, কবে প্রণীত হইয়াছিল, তাহার কিছুই স্থিরতা নাই।

এক্ষণে ইউরোপীয়দিগের যে সাধারণ ভ্রম, তাহার বিষয়ে কিছু বলা যাউক।

ইউরোপীয় পশুভদিগের জম এই যে, তাঁহারা মনে করেন যে, একও খানি পুরাণ একও ব্যক্তির লিখিত। এই জমের বশীভূত হইয়া তাঁহারা বর্তমান পুরাণ সকলের প্রণয়নকাল নিরূপণ করিতে বলেন। বস্তুতঃ কোনও পুরাণাস্তর্গত সকল র্ভান্তগুলি এক ব্যক্তির প্রণীত নহে। বর্তমান পুরাণ সকল সংগ্রহ মাত্র। যাহা সংগৃহীত হইয়াছে, তাহা ভিন্ন ভিন্ন সময়ের রচনা। কথাটা একটু সবিস্তারে বৃশ্বাইতে হইতেছে।

'পুরাণ' অর্থে, আদৌ পুরাতন; পশ্চাৎ পুরাতন ঘটনার বির্তি। সকল সময়েই পুরাতন ঘটনা ছিল, এই জন্ম সকল সময়েই পুরাণ ছিল। বেদেও পুরাণ আছে। শতপথ—
রান্ধণে, গোপথরান্ধণে, আশ্বলায়ন স্ত্রে অথর্ব্ব সংহিতার, বৃহদারণ্যকে, ছান্দোগ্যোপনিষদে,
মহাভারতে, রামায়ণে, মানবধর্মশান্ত্রে সর্ব্রেই পুরাণ প্রচলিত থাকার কথা আছে। কিন্তু এ সকল কোনও গ্রন্থেই বর্ত্তমান কোনও পুরাণের নাম নাই। পাঠকের শ্বরণ রাখা কর্ত্তব্য, অতি প্রাচীন কালে ভারতবর্ষে লিপিবিছা অর্থাং লেখা পড়া প্রচলিত থাকিলেও গ্রন্থ সকল লিখিত হইত না; মুখে মুখে রচিত, অধীত এবং প্রচারিত হইত। প্রাচীন পৌরাণিক কথা সকল প্ররূপ মুখে প্রচারিত হইয়া অনেক সময়েই কেবল কিম্বদন্তী মাত্রে পরিণত হইয়া গিয়াছিল। পরে সময়বিশেষে ঐ সকল কিম্বদন্তী এবং প্রাচীন রচনা একজে সংগৃহীত হইয়া এক একখানি পুরাণ সন্ধানত হইয়াছিল। বৈদিক পুক্ত সকল প্রক্রণে
সক্ষণিত হইয়া প্রক্ যজুং সাম সংহিত্যান্তয়ে বিভক্ত হইয়াছিল, ইহা প্রসিদ্ধ। যিনি
বেদবিভাগ করিয়াছিলেন, তিনি এই বিভাগকছ 'ব্যাস' এই উপাধি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

'বাান' জাঁহার উপাধিমাত্ত—নাম নহে। জাঁহার নাম কৃষ্ণ এবং স্বীপে জাঁহার জন্ম रहेग्राहिन बनिया छाहारक कृष्णरेहभाग्रम बनिछ। अञ्चारम भूतानमहनमकर्शात विवास कृहेि মত হইতে পারে। একটি মত এই যে, যিনি বেদবিভাগকর্তা, তিনিই যে পুরাণসঙ্কলনকর্তা ইহা না হইতে পারে, কিন্তু যিনি পুরাণসভ্জনকর্তা, তাঁহারও উপাধি ব্যাস হওয়া সম্ভব। वर्खमान चडीमन পুরাণ এক ব্যক্তি কর্তৃক অথবা এক সময়ে যে বিভক্ত ও সঙ্কলিত হইরাছিল, এমন বোধ হয় না। ভিন্ন ভিন্ন সময়ে সঙ্কলিত হওয়ার প্রমাণ ঐ সকল পুরাণের মধ্যেই আছে। তবে যিনিই কতকগুলি পৌরাণিক বৃত্তান্ত বিভক্ত করিয়া একখানি সংগ্রহ প্রস্তুত করিয়াছিলেন, তিনিই ব্যাস নামের অধিকারী। হইতে পারে যে এই জক্তই কিম্বদস্তী আছে যে, অষ্টাদশ পুরাণই ব্যাসপ্রণীত। কিন্তু ব্যাস যে এক ব্যক্তি नरहन, অনেক ব্যক্তি ব্যাস উপাধি পাইয়াছিলেন, এরপ বিবেচনা করিবার অনেক কারণ আছে। বেদবিভাগকর্তা ব্যাস, মহাভারতপ্রণেতা ব্যাস, অষ্টাদশপুরাণপ্রণেতা ব্যাস, বেদাস্তস্ত্রকার ব্যাস, এমন কি পাতঞ্জল দর্শনের টীকাকার এক জন ব্যাস। এ সকলই এক ব্যাস হইতে পারেন না। সে দিন কাশীতে ভারত মহামগুলের অধিবেশন হইয়াছিল, সংবাদপত্রে পড়িলাম, তাহাতে ছই জন ব্যাস উপস্থিত ছিলেন। এক জনের নাম হরে**কৃষ্ণ** ব্যাস, আর এক জনের নাম শ্রীযুক্ত অম্বিকা দত্ত ব্যাস। অনেক ব্যক্তি যে ব্যাস উপাধি ধারণ করিয়াছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। এ বেদবিভাগকর্তা ব্যাস, মহাভারতপ্রণেতা ব্যাস, এবং অষ্টাদশপুরাণের সংগ্রহকর্তা আঠারটি ব্যাস যে এক ব্যক্তি নন, ইহাই সম্ভব বোধ হয়।

ছিতীয় মত এই হইতে পারে যে, কৃষ্ণছৈপায়নই প্রাথমিক পুরাণসঙ্কলনকর্তা। তিনি যেমন বৈদিক পুক্তগুলি সন্ধলিত করিয়াছিলেন, পুরাণ সম্বন্ধেও সেইরূপ একখানি সংগ্রেছ করিয়াছিলেন। বিষ্ণু, ভাগবত, অগ্নি প্রভৃতি পুরাণ হইতে যে সকল শ্লোক উদ্বৃত্ত করিয়াছি ভাহাতে সেইরূপই বুঝায়। অতএব আমরা সেই মতই অবলম্বন করিতে প্রস্তৃত্ত আছি। কিন্তু তাহাতেও প্রমাণীকৃত হইতেছে যে বেদব্যাস একখানি পুরাণ সংগ্রহ করিয়াছিলেন, আঠারখানি নহে। সেখানি নাই। তাঁহার শিয়েরা তাহা ভালিয়া তিনখানি পুরাণ করিয়াছিলেন, তাহাও নাই। কালক্রমে, নানা ব্যক্তির হাতে পড়িয়া ভাহা আঠারখানি হইয়াছিল।

ইহার মধ্যে যে মতই গ্রহণ করা যাউক, পুরাণবিশেষের সময়নিরূপণ করিবার চেষ্টায় কেবল এই ফলই পাওয়া যাইতে পারে যে, কবে কোন্ পুরাণ সঙ্কলিত হইয়াছিল, তাহারই ঠিকানা হয়। কিন্তু ভাও হয় বলিয়াও আমার বিশাস হয় না। কেন না, সকল প্রছের রচনা বা সঙ্কলনের পর নৃতন রচনা প্রক্রিপ্ত হইতে পারে ও পুরাণ সকলে তাহা হইয়াছে বলিয়াই বোধ হয়। অতএব কোন্ অংশ ধরিয়া সঙ্কলনসময় নিল্লপণ করিব? একটা উদাহরণের ঘারা ইহা বুকাইতেছি।

মংস্থপুরাণে, ত্রন্ধবৈবর্তপুরাণ সম্বন্ধে এই ছইটি স্লোক আছে ;—

"রণস্করক্ত করক্ত বৃত্তাস্ক্রমধিকতা বং। সাবর্ণিনা নারদায় ক্লঞ্মাহাত্মাদংযুত্ম ॥ যত্র বন্ধবর্হাক্ত চরিতং বর্ণ্যতে মূহঃ। তদপ্তাদশদাহত্রং বন্ধবৈর্ত্তমূচ্যতে ॥"

অর্থাৎ যে পুরাণে রথস্তর কল্পবৃত্তাস্তাধিকৃত কৃষ্ণমাহাত্মসংযুক্ত কথা নারদকে সাবর্ণি বলিতেছেন এবং যাহাতে পুনংপুনঃ ব্রহ্মবরাহচরিত কথিত হইয়াছে, সেই অষ্টাদশ সহস্র শ্লোকসংযুক্ত ব্রহ্মবৈবর্ত্বপুরাণ।

এক্ষণে যে ব্রহ্মবৈবর্ত্ত পুরাণ প্রচলিত আছে, তাহা সাবর্ণি নারদকে বলিতেছেন না।
নারায়ণ নামে অহা ঋষি নারদকে বলিতেছেন। তাহাতে রধস্তরকরের প্রসঙ্গনাত্র নাই,
এবং ব্রহ্মবরাহচরিতের প্রসঙ্গনাত্র নাই। এখনকার প্রচলিত ব্রহ্মবৈবর্ত্তে প্রকৃতিশণ্ড ও
গণেশখণ্ড আছে, যাহার কোন প্রসঙ্গ তুই লোকে নাই। অতএব প্রাচীন ব্রহ্মবৈবর্ত্ত পুরাণ
এক্ষণে আর বিশ্বমান নাই। যাহা ব্রহ্মবৈবর্ত্ত নামে চলিত আছে, তাহা নৃতন প্রস্থ।
তাহা দেখিয়া ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণ-সঙ্কলন-সময় নির্মণণ করা অপুর্কে রহস্থ বলিয়াই বোধ হয়।

উইল্সন্ সাহেব পুরাণ সকলের এইরূপ প্রণয়নকাল নিরূপিত করিয়াছেন :--

বন্ধপুরাণ পদ্মপুরাণ প্রিষ্টীয় অয়োদশ কি চতুর্দিশ শতাব্দী।

বিষ্ণুপুরাণ

" ত্রয়োদশ হইতে বোড়শ শতাব্দীর মধ্যে।\*

" দশম শতাব্দী।

বায়ুপুরাণ

সময় নিরূপিত হয় নাই, প্রাচীন বলিয়া লিখিত হইয়াছে।

ভাগবত পুরাণ

" ত্রয়োদশ শতাবী।

নারদপুরাণ

্ব হোড়শ কি সপ্তদশ শতাব্দী, অর্থাৎ ছুই শক্ত বংগরের গ্রন্থ।

মার্কণ্ডেয় পুরাণ অন্তিপুরাণ নবম কি দশম শতাবী।
 অনিশ্চিত অতি অভিনব।

ভবিষ্যপুরাণ

ठिक रहा नाहे।

<sup>🛊</sup> ভাহা হইলে, এই পুরাণ ছই, তিন, কি চারি শত বংসরের এছ।

निर्मत बरेन कि नरम नजाबीन वहिन् धरिन्।

बहारभुवार के बाल्न नवायी।

क्षित्र कि जिल्ला निर्माण कर्मा निर्माण कर्मा निर्माण कर्मा निर्माण कर्मा

বামনপুরাণ ৩০০ শক্ত বংস্বের এছ ।

क्रांन्यान श्रीकीन नरह ।

भरचार्त्राव शक्त्र्यात्वत्व भद्र ।

মংজপুরাণ ) পাঞ্চ পুরাণ

ব্ৰহ্মবৈৰ্দ্ধ পুরাণ ব্ৰহ্মাণ্ড পুরাণ প্রাচীন প্রাণ নাই। বর্তমান গ্রন্থ প্রাণ নয়।

পাঠক দেখিবেন, ইহার মতে ( এই মতই প্রচলিত ) কোনও পুরাণ্ট সহস্র বংসরের অধিক প্রাচীন নয়। বোধ হয়, ইংরাজি পড়িয়া ঘাঁহার নিতান্ত বুদ্ধিবিপর্যায় না ঘটিয়াছে, তিনি ভিন্ন এমন কোন হিন্দুই নাই, যিনি এই সময়নির্দ্ধারণ উপযুক্ত বলিয়া গ্রহণ করিবেন। ছই একটা ক্থার ছারাই ইহার অযৌক্তিকতা প্রমাণ করা ঘাইতে পারে।

এ দেশের লোকের বিশ্বাস যে, কালিদাস বিক্রমাদিত্যের সমসাময়িক লোক এবং
বিক্রমাদিত্য খ্রি: পু: ৫৬ বংসরে জীবিত ছিলেন। কিন্তু সে সকল কথা এখন উড়িয়া
পিয়াছে। ডাজ্ঞার ভাও দাজি ছির করিয়াছেন যে, কালিদাস খ্রিষ্টীয় ৬৪ শতাব্দীর লোক।
এখন ইউরোপ শুল্ক এবং ইউরোপীয়দিগের দেশী শিশ্বাগণ সকলে উচ্চৈ:ম্বরে সেই ডাক
ডাকিতেছেন। আমরাও এ মত অগ্রাহ্ম করি না। অতএব কালিদাস যন্ত্র শতাব্দীর লোক
হউন। সকল পুরাণই তাঁহার অনেক পরে প্রণীত হইয়াছিল, ইহাই উইল্সন্ সাহেবের
উপরিলিখিত বিচারে স্থির হইয়াছে। কিন্তু কালিদাস মেঘদ্তে লিখিয়াছেন—

"যেন খ্রামং বপুরভিতরাং কান্তিমালপ্যতে তে বর্ছেণেব ক্রিতক্রচিনা গোপবেশখ্য বিফো:।"

১৫ শ্লোকঃ।

যে পাঠক সংস্কৃত না জানেন, তাঁহাকে শেষ ছত্তের অর্থ ব্যাইলেই হইবে। ময়্বপুজ্বের দারা উজ্জ্ব বিষ্ণুর গোপবেশের সহিত ইন্দ্রধনুশোভিত মেঘের উপমা হইতেছে।
এখন, বিষ্ণুর গোপবেশ নাই, বিষ্ণুর অবতার কৃষ্ণেরই গোপবেশ ছিল। ইন্দ্রধনুর সঙ্গে
উপমেয় কৃষ্ণচুভৃত্বিত ময়্রপুছে। আমি বিনীতভাবে ইউরোপীয় মহামহোপাধ্যায়িদিগের
নিকট নিবেদন করিতেছি, যদি ষষ্ঠ শতাকীর পূর্বে কোন পুরাণই ছিল না, তবে কৃষ্ণের
ময়্রপুছ্চুভ়ার কথা আসিল কোথা হইতে ? এ কথা কি বেদে আছে, না মহাভারতে আছে,

या वाम्यक्त आहे। ज्याना वाः द्वारा वा कात्र वर्षी वाक्रकारियाति स्थान कि आहे स्थाना गाँक। आहे, क्षेत्रियम पर्ट, विक क्षित्रक क केर्नुमन् गारहत्व वरव विक्रुप्तारपत्रक नवर्षी। यक्ष्य देश मिक्कि त्व, कार्निवारम्ब प्रदेश आहेक वर्ष भकानी पृद्ध हतिरां अवदा स्थान देशकर मुझल क्षानिक कि ।

আর একটা কথা বলিয়াই এ বিষরের উপসংহার করিব। এবল যে একাবৈর্থ পুরাণ প্রচলিত, তাহা প্রাচীন প্রক্রেবর্থ মা হইলেও, অন্তঃ প্রকালণ শতালীর অপেফাও প্রাচীন প্রহ। কেন না, গীতগোবিক্ষরার ক্ষমের গোষানী গৌড়াধিপতি লক্ষণ সেনের সভাপতিত। লক্ষণ দেন মান্দ্র প্রথমানের লোক। ইহা বাবু রাজকৃষ্ণ মুখোপাধ্যার কর্তৃক প্রমাণীকৃত, এবং ইংকেলিনের মারাও খীকৃত। আমরা পরে দেখাইব যে, এই ক্রফবৈর্থ পুরাণ তখন প্রচলিত ও অভিশর সম্মানিত না থাকিলে, গীতগোবিক্ষ লিখিত হইত না, এবং বর্তমান প্রক্ষানিবর্থ পুরাণের প্রীকৃষ্ণক্ষমথণ্ডের প্রকাশ অধ্যার ভখন প্রচলিত না থাকিলে গীতগোবিক্ষের প্রথম রোক "মেখিমে ত্রমম্বর্ম" ইত্যাদি কথনও রচিত হইত না। অতএব এই ল্লই ক্ষানৈবর্ধও একাদশ শতাকীর পূর্বগামী। আদিম ক্ষানৈবর্ধ না জানি আরও কত কালের। অথচ উইল্সন্ সাহেবের বিবেচনার ইহা হুই শত মাত্র বংসরের গ্রন্থ হউতে পারে।

### **পঞ্চদশ পরিচ্ছেদ**

#### প্রাণ

আঠারখানি পুরাণ মিলাইলে অনেক সময়ই ইহা দেখিতে পাওয়া যায় যে, অনেকগুলি শ্লোক কতকগুলি পুরাণে একই আছে। কোনখানে কিঞ্চিং পাঠান্তর আছে। কোনখানে তাহাও নাই। এই গ্রন্থে এইরূপ কডকগুলি শ্লোক উদ্ধৃত হইয়াছে বা হইবে। নন্দ মহাপল্লের সময়নিরূপণ জ্বন্থ যে কয়টি শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহা এ কথার উদাহরণকর্পণ গ্রহণ করা যাইতে পারে। কিন্তু তাহার অপেক্ষা আর একটা গুরুতর উদাহরণ দিতেছি। ব্রহ্মপুরাণের উত্তরভাগে প্রীকৃষ্ণচরিত বিস্তারিতভাবে বর্ণিত হইয়াছে, ও বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চমাংশে প্রীকৃষ্ণচরিত বিস্তারিতরূপে বর্ণিত হইয়াছে। উভয়ে কোন প্রভেদ নাই; অক্রে অক্রে এক। এই পঞ্চম অংশে আটাশটি অধ্যায়। বিষ্ণুপুরাণের এই

আনিক সম্প্রতির সকলে প্রায়ক আছে ব্যৱস্থানের সকলেবতে বে সকল্যনিক সাধিত আন ব্যৱস্থানার কার্যনিকে যে প্রোয়ক্তবি আছে বিকৃপ্রাকার ক্ষার্থিতে যে সকল্যনিকি আছে। এই পূর্ব প্রায়ের এই সম্বন্ধে কোন আকার প্রক্রেন কা ভারকন্য নাই। নিজনিকিত ভিন্তি কারণের মধ্যে কোন একটি কারণে এরণ যটা সক্তব।

ালে : ্**্স্— আন্দ**র্বাণ **ক্টতে বিস্পৃদাণ চুদ্দি করিয়াছেন।** ১০০০ - ২য়**,—বিকুপ্রাণ ক্টতে বন্ধপুরাণ চুদ্দি করিয়াছেন।** 

্ত্য তেক কাহারও নিকট চুদ্দি করেন নাই; এই কৃফচরিডফর্নি। লোই জ্যান্তিম বৈয়াসিকী পুরাবসংহিতার জংগ। ক্রন্ধ ও বিষ্ণু উভয় পুরাবেই এই অংশ রক্ষিত হইরাছে।

প্রথম সুইটি কারণ যথার্থ কারণ বলিয়া বিশাস করা যায় না। কেন না, এরপ প্রচলিত প্রস্থাইতে আটাশ অধ্যায় স্পষ্ট চুরি অসম্ভব, এবং অস্তু কোনও স্থলেও এরূপ দেখাও যায় না। যে এরূপ চুরি করিবে, সে অস্তুভঃ কিছু পরিবর্জন করিয়া লইতে পারে এবং স্কলাও এমন কিছু নর যে, তাহার কিছু পরিবর্জন হয় না। আর কেবল এই আটাশ অধ্যায় স্থলানি প্রাণে একরূপ দেখিলেও, না হয়, চুরির কথা মনে করা যাইত, কিছু বিশিষ্টাছি যে, অনেক ভিন্ন ভিন্ন প্রাণের অনেক প্রোক পরস্পরের সহিত এক্যবিশিষ্ট। এবং অনেক ঘটনা সম্বন্ধে প্রাণে প্রাণে প্রাণে বিশেষ এক্য আছে। এস্থলে, পূর্বক্থিত একখানি আদিম প্রাণসংহিতার অন্তিছই প্রমাণীকৃত হইতেছে। সেই আদিম সংহিতা কৃষ্ণবৈপায়নব্যাসর্চিত না হইলেও হইতে পারে। তবে সে সংহিতা যে অতি প্রাচীনকালে প্রণিত হইয়াছিল, তাহা অবশ্য স্থীকার করিতে হইবে। কেন না, আমরা পরে দেখিব যে, পুরাণক্থিত অনেক ঘটনার অশতনীয় প্রমাণ মহাভারতে পাওয়া যায়, অথচ সে সকল ঘটনা মহাভারতে বির্ত হয় নাই। স্তুরাং এমন কথা বলা যাইতে পারে না যে, পুরাণকার তাহা মহাভারত হইতে লইয়াছেন।

যদি আমরা বিলাডী ধরণে পুরাণ সকলের সংগ্রহমময় নিরূপণ করিতে বসি, ভাহা হইলে কিরূপ ফল পাই দেখা যাউক। বিফুপুরাণে চতুর্থিংশা চতুর্বিংশাধাায়ে মণ্ধ রাজাদিগের বংশাবলী কীর্ত্তিভ আছে। বিফুপুরাণে যে সকল বংশাবলী কীর্ত্তিভ হইয়াছে, ভাহা ভবিছাদানীর আকার প্রাপ্ত হইয়াছে। অর্থাং বিফুপুরাণ বেদব্যাসের পিতা প্রাশ্রের দারা কলিকালের আরম্ভ সময়ে কথিত হইয়াছিল, বলিয়া পুরাণকার ভূমিকা ক্রিভেছেম। সে স্ম্যে নশ্বংশীয়াদি আধুনিক রাজগণ জন্মগ্রহণ করেন নাই। কিন্তু উক্ত রাজগার্থের

নালাৰ কা প্ৰকালকী আনুনাৰায়কৰ কৰা হয়, পৰ বাৰন্তাৰ নাম ইয়াজেখাকে।
কিন্তু নালাক নালাক উলেন কৰিছে নালাক কৰা নাল নালাক বালাক উপৰ অভিন্ত কা কৰিলে, প্ৰাণালক্ষিত বাৰিয়া পালাৰ করা বাৰ কা প্ৰভান সংগ্ৰহণ হয় আনুক কাৰক এই সকল বাৰাৰ কথা লিখিবাৰ সময় বালিয়াছেল, অনুক বাৰা হইবেন। তিনি যে সকল কাৰাৰ পাল অনুক বাৰা ইইবেন, ভাহাৰ পৰ অনুক বাৰা হইবেন। তিনি যে সকল বাৰাকিখন নাম কৰিয়াকেন, ভাহাৰ মধ্যে অনেকেই একিছানিক ব্যক্তি এবং ভাহানিখের বাৰাৰ সময়ে বৌদ্ধান, ক্ষেত্ৰান্ধ, সংস্কৃত্তান্ধ, প্ৰস্তৱলিপি ইন্ত্যানি বন্ধবিধ প্ৰাণালয় গিয়াছে।

यथा :-- नन्म, सहालच, त्योचा, ज्लब्द, विम्युगात, अत्योक, शूल्यान, শক্ষাজগণ, অন্ধ্রাজগণ, ইত্যাদি ইত্যাদি। পরে লেখা আছে,—"নর নাগাঃ প্রাবিত্যাং কান্তিপুর্য্যাং মথুরায়ামসুগঙ্গাপ্রয়াগং মাগধা গুপ্তাশ্চ ভোক্ষ্যন্তি।" # এই গুপ্তরংশীয়দিগের সময় Fleet সাহেবের কল্যানে নিরূপিত হইয়াছে। এই বংশের প্রথম রাজাকে মহারাজগুপ্ত রলে। তার পর ঘটোংকচ ও চক্রগুপ্ত বিক্রমাদিত্য। তার পর সমুক্রগুপ্ত র ইহারা খ্রি: চতুর্থ শতাব্দীর লোক। তার পর বিতীয় চক্রগুপ্ত বিক্রেমাদিতা, কুমারগুপ্ত, স্বলগুপ্ত, ব্দশুপ্ত—ইহারা খ্রিষ্টিয় পঞ্ম শতাব্দীর লোক। এই দক্ল শুপুস্ণ রাজা হইয়াছিলেন বা রাজ্য করিতেছেন, ইহা না জানিলে, পুরাণসংগ্রহকার কখনই এরূপ লিখিতে পারিতেন না। অতএব ইনি গুণ্ডদিগের সমকাল বা পরকালবর্ত্তী। তাহা হুইলে, এই পুরাণ খ্রিষ্টায় চতুর্থ পঞ্চম শতাব্দীতে রচিত বা প্রণীত হইয়াছিল। কিন্তু এমন হইতে পারে যে, এই শুপুরাজাদিণের নাম বিষ্ণুপুরাণের চতুর্থাংশে প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। অথবা এমনও হইতে পারে যে, এই চতুর্থাংশ এক সময়ের রচনা, এবং অস্থাস্থ অংশ অস্থাস্থ সময়ের রচনা ; সকলগুলিই কোনও অনির্দিষ্ট সময়ে একত্রিত হইয়া বিষ্ণুপুরাণ নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। আজিকার দিনেও কি ইউরোপে, কি এদেশে, সচরাচর ঘটিতেছে যে, ভিন্ন ভিন্ন সময়ের রচনা একত্রিত হইয়া একখানি সংগ্রহগ্রন্থে নিবদ্ধ হয়, এবং ঐ সংগ্রহের একটি বিশেষ নাম দেওয়া হয়। যথা "Percy Reliques," অথবা "রসিকমোহন চট্টোপাধ্যায় সঙ্কলিত ফলিত জ্যোতিষ।" আমার বিবেচনায় সকল পুরাণই এইরূপ সংগ্রহ। উপরি-উক্ত তুইখানি পুস্তকই আধুনিক সংগ্রহ; কিন্তু যে সকল বিষয় ইহাতে সংগৃহীত হইয়াছে, তাহা প্রাচীন। সংগ্রহ আধুনিক বলিয়া সেগুলি আধুনিক হইল না।

<sup>\*</sup> विकृश्तान, ह जान, २६ ज->>।

ক্ষাৰ অন্তৰ্গ প্ৰথম প্ৰথম প্ৰথমেই ঘটিয়া আকিতে নাৰে তে, নাএইকায় নিজে অনন্ত ক্ষাৰ ক্ষাৰ ক্ষিয়া সংগ্ৰহের মধ্যে আবেশিত ক্ষিয়াছেল অথবা প্ৰাচীন বৃত্তান্ত নুতন ক্ষাৰ্থান্ত ক্ষ এবং অভ্যতি অক্ষানে য়জিত ক্ষিয়াছেন। বিকৃপুৱাৰ স্বাহে এ কথা বলা যায় বা, কিছ ভাগৰত সহছে ইয়া বিশেষ প্ৰকালে বজৰা।

প্রবাদ আছে যে, ভাগবত পুরাণ বোপদেবপ্রণীত। বোপদেব দেবগিরির স্মাজা হেমাজির সভালত। বোপদেব ত্রেমানল শতালীর লোক। কিন্তু অনেক হিন্দুই উহা বোপদেবের রচনা বলিয়া স্বীকার করেন না। বৈক্ষবেরা বলেন, ভাগবভ্ছেবী শাভেরা এইরূপ প্রবাদ রটাইয়াছে।

বান্তবিক ভাগবতের পুরাণত দাইয়া অনেক বাদবিতণ্ডা ঘটিয়াছে। শাক্তেরা বলেন, ইহা পুরাণই নহে,—বলেন, দেবীভাগবতই ভাগবত পুরাণ। তাঁহারা বলেন, "ভগবত ইদং ভাগবতং" এইরূপ অর্থ না করিয়া "ভগবতা। ইদং ভাগবতং" এই অর্থ করিবে।

কেহ কেহ এইরূপ শঙ্কা করে বলিয়া শ্রীধরস্বামী ইহার প্রথম শ্লোকের টীকাতে निविद्याह्म- "ভाগবত: नामाक्रानिजानि नामकनीयम्"। ইशाल वृक्षिण स्टेरव त्य, देश পুরাণ নহে-দেবীভাগবতই প্রকৃত পুরাণ, এরপ আশহা শ্রীধরস্বামীর পূর্বে হইতেই প্রচলিত ছিল; এবং তাহা লইয়া বিবাদও হইত। বিবাদকালে উভয় পক্ষে যে সকল পুস্তক রচনা করিয়াছিলেন, ভাহার নামগুলি বড মার্জিত ক্রচির পরিচায়ক। একখানির নাম "হুর্জনমুখ্চপেটিকা," তাহার উত্তরের নাম "হুর্জনমুখমহাচপেটিকা" এবং অক্স উত্তরের নাম "ছৰ্জনমুখপল্পপাছকা"। তার পর "ভাগবত-স্বরূপ-বিষয়শঙ্কানিরাস্ত্রয়োলশঃ" ইত্যাদি অহাক পুস্তকও এ বিষয়ে প্রণীত হইয়াছিল। আমি এই সকল পুস্তক দেখি নাই, কিন্তু ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা দেখিয়াছেন এবং Bournouf সাহেব "চপেটিকা" "মহাচপেটিকা" এবং "পাছকা"র অমুবাদও করিয়াছেন। Wilson সাহেব তাঁহার বিষ্ণুপুরাণের অমুবাদে ভূমিকায় এই বিবাদের সারসংগ্রহ লিখিয়াছেন। আমাদের সে সকল কথায় কোন প্রয়োজন নাই। বাঁহার কৌতৃহল থাকে, তিনি Wilson সাহেবের গ্রন্থ দেখিবেন। আমার মতের স্থুল মর্ম এই যে, ভাগবত পুরাণেও অনেক প্রাচীন কথা আছে। কিন্তু অনেক মৃতন উপস্থাসও তাহাতে সন্নিবিষ্ট হইয়াছে। এবং প্রাচীন কণা যাহা আছে, ভাহাও নানাপ্রকার অলম্বারবিশিষ্ট এবং অত্যক্তি দারা অতিরঞ্জিত হইয়াছে। এই পুরাণ্ধানি অক্স অনেক পুরাণ হইতে আধুনিক বোধ হয়, তা না হইলে ইহার পুরাণত্ব লইয়া এত বিবাদ উপস্থিত হইবে কেন ?

প্রাবেদ করে। কি ব্যক্ত বুলাবে কুক্তবিক্ত আন্ত নাই যে বাক্তর আলোচনার আনানিবের কেনেও আনাক্ষনাই। বে নাক্ত আবে কুক্তবিকের কোনেও আনত আছে, ভাষার মধ্যে আন, বিষ্ণু, ভাগবত এবং ব্রহ্মবৈবর্ত এই চারিখানিতেই বিভারিত বুলাভ আছে। ভাষার মধ্যে আনার ব্রহ্মপুরার রিমুপুরারে একই কথা আছে। ভাতএর এই গ্রহে বিষ্ণু ভাগবত এবং ব্রহ্মবৈবর্ত ভিন্ন কন্ত কোন প্রাণের ব্যবহার থেয়োজন হইবে না। এই ভিন পুরাণ সহছে বাহা আমালিখের বক্তব্য, ভাষা বলিয়াছি। ব্রহ্মবৈবর্ত পুরাণ মহছে আরও কিছু সময়ান্তরে খলিখ। একলে কেবল আমানের হরিবংশ সহছে কিছু বলিভে বাকি আছে।

#### বোড়শ পরিচ্ছেদ

#### হরিবংশ

হরিবংশেই আছে যে, নহাভারত কথিত হইলে পর উগ্রহ্মবাঃ সৌতি শৌনকালি খবির প্রার্থনামুসারে হরিবংশ কীর্ভন করিতেছেন। অতএব উহা মহাভারতের পরবর্ত্তী গ্রন্থ। কিন্তু মহাভারতের কত পরে এই গ্রন্থ প্রণীত হইয়াছিল, ইহা নিরূপণ আবশুক। মহাভারতের পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে হরিবংশের প্রসঙ্গ কেবল শেষ প্লোকে আছে, ভাহা ৩৯ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত করিয়াছি। কিন্তু মহাভারতের অষ্টাদশ পর্বের অন্তর্গত বিষয় সকল ঐ পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে সংক্ষেপে যেরূপ কথিত হইয়াছে, হরিবংশের অন্তর্গত বিষয় সম্বন্ধ সেবানে সেরূপ কিছু কথিত হয় নাই। ঐ প্লোক পাঠ করিয়া এমনই বোধ হয় যে, যখন প্রথম ঐ পর্বসংগ্রহাধ্যায় লছলিত হইয়াছিল, তখন হরিবংশের কোন প্রসঙ্গই ছিল না। পরিশেষে লক্ষ শ্লোক মিলাইবার ক্ষম্ম কেন্ত এ প্লোকটি যোক্ষন্ম করিয়া দিয়াছেন। হরিবংশে এক্ষণে তিন পর্বে পাওয়া যায়;—হরিবংশপর্বে, বিষ্ণুপর্বে ও ভবিশ্বপর্বে। কিন্তু পূর্ব্বোছ্ত মহাভারতের প্লোকে কেবল হরিবংশপর্বে ও ভবিশ্বপর্বের নাম আছে, বিষ্ণুপর্বের নাম মাত্র নাই, হরিবংশপর্বে ও ভবিশ্বপর্বের ১২,০০০ শ্লোক ইহাই লিখিত আছে। এক্ষণে তিন পর্বে ১৬,০০০ শ্লোকের উপর পাওয়া যায়। অতএব নিশ্চিতই মহাভারতে ঐ শ্লোক প্রবিষ্ট হইবার পরে বিষ্ণুপর্ব্ব হরিবংশে প্রক্রিপ্ত ছইবার পরে বিষ্ণুপর্ব্ব হরিবংশে প্রক্রিপ্ত ছইবার পরে বিষ্ণুপর্ব্ব হরিবংশে প্রক্রিপ্ত ছইবারে।

কালীপ্রসন্ধ সিংহ মহোদর আইাদলপর্বে সহাভারত অসুবাদ করিয়া হরিবংশের অনুবাদ নেই দলে প্রকাশ করিতে অনিজুক হইয়াছিলেন। তাহার কারণ ভিনি এইরপ নির্দেশ করিয়াহেন,—

"আঁটানশপর্ক মহাভারতের অতিবিক্ত হরিংশে নামক গ্রহণে অনেকে ভারতের অক্তৃত একটা পর্ক বলিয়া গুণনা ভরিয়া থাকেন এবং উহাকে আশ্চর্য সর্ক বা উনবিংশ পর্ক বলিয়া উল্লেখ করেন, কিন্তু বন্ধতঃ হরিবংশ ভারতান্তর্গত একটা পর্ক নহে। উহা মূল মহাভারত রচনার বহুকাল শরে শরিশিউক্তাশে উহাকে সন্তিবেশিত হুইয়াছেন হরিবংশের রচনাঞ্জণালী ও আংশগ্য পর্জ্ঞালোচনা করিয়া ক্রেশিলে বিক্তৃত্বণ অক্তি অনায়াসেই উহার আধুনিকত্ব অন্তত্তব করিতে সমর্থ হয়েন। যদিও মূল মহাভারতের স্থানিক্রেক্ত্রাল্ডির হরিবংশপ্রবাদের ক্রন্ত্রণতি বণিত আছে, কিন্তু ভাহাতে হরিবংশের প্রাচীনত্ব প্রমাণ না হইয়া বরং ঐ কল্লাভিবর্ণনেরই আধুনিকত্ব প্রতিপন্ন হয়। মূল মহাভারত গ্রন্থের সহিত হরিবংশ অন্থবাদিত করিলে লোকের মনে পূর্ব্যোক্ত শ্রহ দৃটীভূত হইবে, আশ্বাদ করিয়া উহা একণে অন্থবাদ করিতে কান্ত রহিলাম।"

हरतम् रहमन् छहेन्मन् मारहरा हतिवारानतं मुश्राक की कथा वरामन । जिनि वरामन ;---

"The internal evidence is strongly indicative of a date considerably subsequent to that of the major portion of the Mahabharata."\*

আমারও দেইরপ বিবেচনা হয়। আর হরিবংশ মহাভারতের অষ্টাদশ পর্ব্বের অক্তালপরবর্তী হইলেও এমন সন্দেহ করিবার কারণও আছে যে, বিষ্ণুপর্ব তাহাতে অনেক পরে প্রক্রিকার হইরাছে। এ সকল কথার নিশ্চয়তা সম্পাদন অতি ছঃসাধ্য।

শ্বকৃত্বত বাসবদন্তার হরিবংশের পুদ্ধপ্রাহ্রতাব দামক বৃত্তান্তের উল্লেখ আছে। ইউরোপীয় বিচারে ছিন্ন হইয়াছে, শ্বক্ষু খ্রি: সন্তম শভাবনীর লোক। অভএব তথনও হরিবংশ প্রচলিত গ্রন্থ। কিন্তু কবে ইহা প্রনীত হইয়াছিল, তাহা বলা যায় না। তবে ইহা বলা বাইতে পারে যে, উহা মহাভারত ও বিষ্ণুপুরাণের পরবর্ত্তা, এবং ভাগবত ও ব্রহ্মবৈবর্ত্তের পূর্ববর্ত্তা।

কোন্ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া এ কথা বলিতে সাহসী হই, সেটি অতি গুরুতর কথা, এবং এই কৃষ্ণচরিত্রবিচারের মূলসূত্র বলিলেও হয়। আমরা পরপরিচ্ছেদে জাহা
ৰুষাইতে চেষ্টা করিব।

Horace Hayman Wilson's Essays Analytical, Critical and Philosophical on subjects connected with Sanskrit Literature, Vol. I. Dr. Reinhold Rost's Edition.

## সর্ভদশ পরিক্রেপ

\$3:05 B

## ইডিহাসাধির পৌর্বাপর্য্য

क्रेशनियान मुक्तिवाकिया अवेक्षण कथिक व्हेम्राइ एक क्रमीयत अक विरागन क क्रोहरू हेका कतिया धारे बनर मुख्य कतिहरूका । देश धारिक वर्षकारात पूक्का । केंद्रिताश्रीय देक्कांनिक ६ कार्ननिदक्ता जातमक मकारनक शत्र, स्मर्क जारेककारका निकरण वांत्रिक्ट्या केंग्रामा सामग्र चनाका नमकर वार्षा क्रम, क्रमनः वर इरेग्राहर। देशके तानिक Evolution कारमा कुणक्या । अक स्केटक वस कनिएम, दक्षण माथाय वह व्याप्न मा--- अवाजिप अवा वह्मजिप वृत्तिष्ठ इटेरन । यादा चाजित हिन्द काहा क्रि ভিন্ন আৰু পরিশত হয়। यादा "Homogeneous" दिन, जादा अतिगिक्टिक "Helerogeneous" হয় ৷ যাহা "Uniform" ছিল, তাহা "Multifarious" হয় ৷ কেবল অভনাৎ नप्रक और निरंप नजा, अपन नरह। क्जूबनरज, बीरबनरज, माननबनरज, नपांबबनरज সর্বত্র ইহা সভা। সমাজজগতের অন্তর্গত যাহা, সে সকলেরই পকে ইহা খাটে। সাহিত্য ও বিজ্ঞান সমাজস্বর্গতের অন্তর্গত, তাহাতেও খাটে। উপস্থাস বা আখ্যান সাহিত্যের অন্তর্গত, তাহাতেও ইহা সত্য। এমন কি বাছারের গল্প সম্বন্ধে ইহা সত্য। तांम यनि श्रामतक राम, "आमि कान द्वारत अक्रकारत अरेग्राधिनाम, कि अकरी नम रहेन, আমার বড় ভয় করিতে লাগিল" তবে নিশ্চয়ই শ্রাম যতুর কাছে গিয়া গল্প করিবে, "রামের ঘরে কাল রাত্রে ভূতে কি রকম শব্দ করিয়াছিল।" তার পর ইহাই সম্ভব যে, যছ গিয়া মধুর কাছে গল্প করিবে যে, "কাল রাত্রে রাম ভূত দেখিয়াছিল," এবং মধুও নিধুর কাছে বলিবে যে, "রামের বাড়ীতে বড় ভূতের দৌরাদ্মা হইয়াছে।" এবং পরিশেষে বাজারে রাষ্ট্র হইবে যে, ভূতের দৌরাজ্যে রাম মপরিবারে বভ বিপন্ন হইয়া উঠিয়াছে।

এ গেল বাজারে গল্পের কথা। প্রাচীন উপাধ্যান সম্বন্ধে এরূপ পরিণতির একটা কিশেব নিয়ম দেখিতে পাই। প্রথমাকত্বায় নামকঃ ব,—ঘেমন বিষ্ ধাতৃ হইতে বিষ্ণু। দিতীয়াবস্থায়, রূপক—যেমন বিষ্ণুর তিন পাদ, কেহ বলেন, সুর্য্যের উদয়, মধ্যাক্তন্থিতি, এবং অন্ত; কেছ বলেন, ঈশবের জিলোকব্যাপিতা, কেহ বলেন, ভূত, বর্তমান, ভবিত্রং। তার পর তৃতীয়াবস্থায় ইতিহাস—যেমন বলিবামনবৃত্তান্ত। চতুর্থাবস্থায় ইতিহাসের অতিরঞ্জন। পুরাণাদিতে তাহা দেখা যায়।

শেহকাবরত। বহু ভাং প্রকারেরেতি। তৈতিরীয়োপনিবদ, ২ বরী, 

 ক্রাক।

এ কথার উদাহরণান্তর স্বরূপ, আমরা উর্বেশী-পুরুরবার উপাথ্যান লইতে পারি।
ইহার প্রথমাবন্থা, যজুর্বেদসংহিতায়। তথায় উর্বেশী, পুরুরবা, তুইখানি অরণিকার্চমাত্র।
বৈদিক কালে দিয়াশালাই ছিল না; চকমকি ছিল না; অন্ততঃ যজ্ঞায়ি জন্ম এ স্ক্রেল ব্যবস্তুত হইত না। কাঠে কাঠে ঘর্ষণ করিয়া যাজ্ঞিক অগ্নির উৎপাদন করিতে হইত।
ইহাকে বলিত, "অগ্নিচয়ন।" অগ্নিচয়নের মন্ত্র ছিল। যজুর্বেদসংহিতার (মাধ্যন্দিনী শাখায়া)
পক্ষম অধ্যায়ের ২ কণ্ডিকায় সেই মন্ত্র আছে। উহার তৃতীয় মন্ত্রে একখানি অরণিকে,
পক্ষমে অপরশানিকে পূজা করিতে হয়। সেই তৃই মন্ত্রের বাঙ্গালা অনুবাদ এই:—

"হে অরবে! অগ্নির উৎপত্তির জন্ম আমরা ডোমাকে জীরূপে কর্মনা করিলাম। অভ হইতে ভোমার নাম উর্বাদী । ৩।

( উৎপত্তির জন্ত, কেবল স্ত্রী নহে, পুরুষও চাই। এজন্ত উক্ত স্ত্রীকরিত অরণির উপর বিভীয় অরণি স্থাপিত করিয়া বলিতে হইবে )

"হে জরণে! অগ্নির উৎপত্তির জন্ম আমরা তোমাকে পুরুষরূপে করনা করিলাম। অভ ইইতে ভোমার নাম পুরুরবা"। ৫। \*

**ठ**जुर्ब मटा व्यविश्लेष्ट व्याद्यात नाम त्मल्या स्ट्रेयाट्स व्यायु ।

এই গেল প্রথমাবস্থা। দ্বিতীয়াবস্থা ঋরেদসংহিতার ৫ ১০ মগুলের ৯৫ সুক্তে।

এখানে উর্বালী পুরুরবা আর অরণিকার্চ নহে; ইহারা নায়ক নায়িকা। পুরুরবা উর্বালীর

বিরহশঙ্কিত। এই রূপকাবস্থা। রূপকে উর্বালী (৫ম ঋকে) বলিতেছেন, "হে পুরুরবা,
ছুমি প্রতিদিন আমাকে তিনবার রমণ করিতে।" যজ্ঞের তিনটি অগ্নি ইহার দ্বারা স্ফৃতিত

হইতেছে।

গুরুরবাকে উর্বালী "ইলাপুত্র" বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন। ইলা শব্দের
অর্ধ পৃথিবী §। পৃথিবীরই পুত্র অরণিকার্চ।

নতাত্ৰত নামশ্ৰমী কৃত অনুবাদ।

<sup>া</sup> সাহেবেরা বলেন, বংগনসংহিতা আর সকল সংহিতা হইতে প্রাচীন। ইহার অর্থ এমন নয় বে, বকুসংহিতার সকল সক্তথিলি সাম ও বন্ধুসংহিতার সকল মত্র হইতে প্রাচীন। বিদি এ অর্থে এ কথা কেই বলিয়া থাকেন বা বুবিয়া থাকেন, তবে তিনি অতিশর আছে। এ কথার প্রকৃত তাংগর্যা এই বে, বকুসংহিতার এমন কতকণ্ডলি সক্ত আছে যে, সেঞ্জলি সকল বেরুবত্ত আংশার প্রকৃত তাংগর্যা এই বে, বকুসংহিতার এমন কতকণ্ডলি সক্ত আছে যে, সেঞ্জলি সকল বেরুবত্ত আংশার বিদ্যালয় বার বে, তাহা প্রকৃত: আধুনিক বলিরা সাহেবেরাই বীকার করেন। অনেকগুলি বকু সামবেরসংহিতাতেও আছে, বংব্দসংহিতাতেও আছে। সংহিতা কেই কার্যারও অংশকা প্রাচীন নরে, তবে কোন বন্ধ অক্ত সমারের অংশকা প্রাচীন । এরূপ প্রাচীন বন্ধ বক্ষারিত বিদ্যালয় বিদ্যালয়

<sup>্</sup> নৃত্যুপ্তর প্রাচ্চি এই স্পানের অর্থ করেন, উর্কাণী উবা, পুকরবা হর্যা। Solar myth এই পশ্চিতেরা কোর সভেই ছাড়িতে পারেন না। বজুর্মর বাহা উভ্ত করিলান ভাষাতে এবং তিনবার সংস্ক্রের কথায় পাঠক বুঝিবেন বে, এই স্লপ্তের প্রকৃত অর্থই উপরে সিখিত ইইল।

<sup>§</sup> নৰ্ণনাংলাং পশু গাড়ো গোড়বাচবিড়া ইলা ইত্যমর:।

মহাভারতে পুকরবা ঐতিহাসিক চক্রবংশীয় রাশা। চক্রের পুত্র বৃধ, বৃধের পূত্র ইলা, ইলার পূত্র পুকরবা। উর্ব্বনীর গর্ভে ইহার পূত্র হর; ভাহার নাম আয়। । বজুর্মন্ত্র যাহা উপরে উদ্বত করিয়াছি, ভাহা দেখিলে পাঠক দেখিতে পাইবেন, আয় নেই অরণিস্পৃষ্ট আজা। মহাভারতে এই আয়ৢর পূত্র বিধ্যাত নছব। নছবের পূত্র বিধ্যাত য্যাতি। ব্যাতির পূত্রের মধ্যে ছই জনের নাম যছ ও পূক। যছ, যাদবদিগের আদিপুক্ষ। পুক, কুকপাওবের আদিপুক্ষ। এই তৃতীয়াবস্থা। তৃতীয়াবস্থায় অরণিকার্চ ঐতিহাসিক স্মাট।

চতুর্থ অবস্থা, বিষ্ণু, পদ্ম প্রভৃতি পুরাণে। পুরাণ সকলে তৃতীয় অবস্থার ইতিহাস নৃতন উপস্থাসে রঞ্জিত হইয়াছে, তাহার স্ইটি নমুনা দিতেছি। একটি এই,—

উর্কশী ইন্দ্রসভায় নৃত্য করিতে করিতে মহারাজ পুরুরবাকে দেখিয়া মোহিত হওয়ায় নৃত্যের তালভদ হওয়াতে ইন্দ্রের অভিশাপে পঞ্চশঞ্চাশৎ বর্ব স্বর্গন্তরী হইয়া পুরুরবার সহিত বাস করিয়াছিলেন।

আর একটি এইরূপ :---

পূর্ববালে কোন সময়ে ভগবান বিষ্ণু ধর্মপুত্র হইয়া গন্ধমাদন পর্বতে বিপুল তপস্তা করিয়াছিলেন।
ইক্স তাঁহার উগ্র তপস্তায় ভীত হইয়া তাঁহার বিয়ার্থ কতিপয় অপ্যবার সহিত বসস্ত ও কামদেবকে প্রেরণ
করেন। সেই সকল অপ্যবা যথন তাঁহার ধ্যানভলে অশক্তা হইল, তথন কামদেব অপ্যরোগণের উক্ন হইতে
ইহাকে ফলন করিলেন। ইনিই তাঁহার তপোভলে সমর্থা হন। ইহাতে ইক্স অভিশয় সম্ভূত হুইলেন এবং
ইহার রূপে মোহিত হইয়া ইহাকে গ্রহণ করিতে ইচ্ছা করিলেন। ইনিও সম্মতা হুইলেন। পরে মিত্র ও
বরুণ তাঁহাদিগের ঐরপ মনোভাব জ্ঞাপন করিলে ইনি প্রভ্যাধ্যান করেন। ভাহাতে তাঁহাত্বে শাপে ইনি
মহন্যভোগ্যা (অর্থাৎ পুরুববার পত্নী) হন।

এই সকল কথার আলোচনায় আমরা স্পাইই বুঝিতে পারি যে, যজুর্ব্বেদসংহিতার ৫ অধ্যায়ের সেই মন্ত্রগুলি সর্বাপেক্ষা প্রাচীন। তাহার পর, ঋ্যেদসংহিতার দশম মণ্ডলের ৯৫ সুক্ত। তার পর মহাভারত। তার পর পদ্মাদি পুরাণ।

আমরা যে সকল গ্রন্থের উপর নির্ভর করিয়া কৃষ্ণচরিত্র বুঝিতে চেষ্টা করিব, তাহারও পৌর্বাপর্য্য এই নিয়মের অন্নবর্তী হইয়া নির্দ্ধারিত করা যাইতে পারে। ছই একটা উদাহরণের মারা ইহা বুঝাইতেছি।

প্রথম উদাহরণ স্বরূপ পৃতনাবধবৃত্তান্ত দেওয়া যাউক।

ইহার প্রথমাবস্থা কোন গ্রন্থে নাই, কেবল অভিধানেই আছে, যেমন বিষ্ ধাছু হইতে বিষ্ণু। পরে দেখি পৃতনা যথার্থত: স্তিকাগারস্থ শিশুর রোগ। কিন্তু পৃতনা

<sup>+</sup> क्ष्म क्ष्म वह नाम "बाह्य" निषिठ स्टेशांट ।

শক্ষিত্র বলে; অভএব মহাভারতে পৃতনা শক্ষি। বিষ্ণুরাণে আর এক সোপান উঠিল; রপকে পরিণত হইল। পৃতনা "বালঘাতিনী" অর্থাৎ বালহত্যা যাহার ব্যবসার; "অতিজীয়ণা"; ভাহার কলেবর "মহং"; নদ্দ দেখিয়া আস্যুক্ত ও বিশ্বিত ইইলেন। ভথাপি এখনও সে মানবী। কর্ত্তরংশ ছইটা কথাই মিলান হইল। পৃতনা মানবী বটে, কংলের ধাত্রী। কিন্তু সে কামরূপিনী পক্ষিণী হইয়া এজে আসিল। রপকত্ব আর নাই; এখন আখ্যান শা ইতিহাস। তৃতীয়াবলা এইখানে প্রথম প্রবেশ করিল। পরিশেষে ভাগবতে ইহার চৃড়ান্ত হইল। পৃতনা রোগও নয়, পক্ষিণীও নয়, মানবীও নহে। সে ঘোররূপা রাক্ষ্যী। ভাহার শরীর ছয় ক্রোশ বিস্তৃত হইয়া পতিত হইয়াছিল, দাঁতত্বলা এক একটা লালল-দণ্ডের মত, নাকের গর্ভ গিরিকন্দরের তুল্য, ক্তন ছইটা গওলৈ অর্থাৎ ছোট রকমের পাহাড়, চকু অন্ধকৃপের তুল্য, পেটটা জলশ্ভ হ্রের সমান, ইত্যাদি ইভ্যাদি। একটা পীড়া ক্রমশং এত বড় রাক্ষ্যীতে পরিণত হইল, দেখিয়া পাঠক আনন্দ লাভ করিবেন আমরা ভরসা করি, কিন্তু মনে রাখেন যে, ইহা চতুর্থ অবস্থা।

ইহাতে পাই, অব্রে মহাভারত; তার পর বিষ্ণুরাণের পঞ্চম অংশ; তার পর হরিবংশ; তার পর ভাগবত।

আর একটা উদাহরণ লইছা দেখা যাউক। কাল শব্দের পর ইয় প্রত্যয় করিলে কালিয় শব্দ পাওয়া যায়। কালিয়ের নাম মহাভারতে নাই। বিষ্ণুপুরাণে কালিয়রভান্ত পাই। পড়িরা জানিতে পারা যায় যে, ইহা কাল, এবং কালভয়নিবারণ কৃষ্ণপাদপদ্ম সম্বনীয় একটি রূপক। সাপের একটি মান ফণা থাকে, কিন্তু বিষ্ণুপুরাণের "মধ্যম ক্লার" ক্লা আছে। মধ্যম বলিলে ভিনটি বৃষায়। বৃঝিলাম যে, ভূত, ভবিহাৎ ও বর্ত্তমানাভিম্থী কালিয়ের ভিনটি কণা। কিন্তু হরিবংশকার রূপকের প্রকৃত ভাৎপর্যা নাই বৃঝিতে পারুন, বা ভাহাতে নৃতন অর্থ দিবার অভিপ্রায় রাখুন, ভিনি ছইটি ফণা বাড়াইয়া দিলেন। ভাগবভকার ভাহাতে সম্ভর্ত নহেন—একেবারে সহস্র কণা করিয়া দিলেন।

এখন বলিতে পারি কি না যে, আগে মহাভারত, পরে বিফুপুরাণের পঞ্চম অংশ, পরে হরিবংশ, পরে ভাগবত।

এখন আর উদাহরণ বাড়াইবার প্রয়োজন নাই, কৃষ্ণচরিত্র লিখিতে লিখিতে অনেক উদাহরণ আপনি আসিয়া পড়িবে। স্থুল কথা এই যে, যে গ্রন্থে অমৌলিক, অনৈস্গিক,

स्थान अस्वायकात अस्वारत "ताक्ष्मी" क्वांठी यगाहेत्राह्म । विकृत्वार्तत पूर्ण अस्व क्या नाई ।

উপক্ষাসভাগ যত বাড়িয়াহে, সেই গ্রন্থ তত আধুনিক। এই নিয়মান্থসারে, আলোচ্য গ্রন্থ সকলের পৌর্বাপর্য্য এইরূপ অবধারিত হয়।

প্রথম। মহাভারতের প্রথম স্কর। দিতীর। বিফুপুরাণের পঞ্চম অংশ। ভূতীয়। হরিবংশ।

চতুর্থ। শ্রীমম্ভাগবত।

14

ইহা ভিন্ন আর কোন প্রস্থের ব্যবহার বিধের নহে। মহাভারতের দিতীয় ও তৃতীয় জর অমৌলিক বলিয়া অব্যবহার্য্য, কিন্তু তাহার অমৌলিকতা প্রমাণ করিবার জ্ঞ্য, এ সকল আংশের কোথাও কোথাও সমালোচনা করিব। অক্ষপুরাণ ব্যবহারের প্রয়োজন নাই, কেন না বিষ্ণুপুরাণে যাহা আছে, অক্ষপুরাণেও তাহা আছে। অক্ষবৈবর্ত্তপুরাণ পরিত্যাল্য, কেন না, মৌলিক অক্ষবৈবর্ত্ত লোপপ্রাপ্ত হইয়াছে। তথালি জীরাধার বৃত্তান্ত জ্ঞ্য একবার অক্ষবৈবর্ত্ত ব্যবহার করিতে হইবে। অক্যান্ত পুরাণে কৃষ্ণকথা অতি সংক্ষিপ্ত, এজক্য সেসকলের ব্যবহার নিফল। বিষ্ণুপুরাণের পঞ্চমাংশ ভিন্ন চতুর্থাংশও কলাচিং ব্যবহার করার প্রয়োজন হইবে—যথা স্তমন্তক মণি, সত্যভামা, ও জান্ববতীবৃত্তান্ত।

পুরাণ সকলের প্রক্রিপ্তবিচার ছর্ঘট। মহাভারতে যে সকল লক্ষণ পাইয়াছি, তাহা হরিবংশে ও পুরাণে লক্ষ্য করা ভার। কিন্তু মহাভারত সম্বন্ধ আর যে ছুইটা • নিরম করিয়াছি যে, যাহা অনৈসর্গিক, তাহা অনৈতিহাসিক ও অতিপ্রকৃত বলিয়া পরিত্যাগ করিব; আর যাহা নৈসর্গিক, তাহাও যদি মিথ্যার লক্ষণাক্রান্ত হয়, তবে তাহাও পরিত্যাগ করিব; এই ছুইটি নিয়ম পুরাণ সম্বন্ধেও খাটিবে।

একণে আমরা কৃষ্ণচরিত্রকথনে প্রস্তুত।

<sup>+</sup> वन मुक्ता त्वच ।



# ষিতীয় খণ্ড

# वसावन

বো মোহয়তি ভূতানি স্বেহণাশাহ্বদ্ধনৈ:। সর্গক্ত রক্ষণার্থায় তথ্যে মোহাত্মনে নম:॥ শান্তিপর্বা, ৪৭ অধ্যায়।



## প্রথম পরিচ্ছেদ

### THE REPORT OF A LONG TO THE PROPERTY OF STREET SHEET

প্রথম খণ্ডে আমরা প্রস্বার পূত্র আর্র কথা বলিয়াছি। আরু বজুর্বেদে যজের গৃত মাত্র। কিন্তু থবেদসংহিতার ১০ম মন্তলে তিনি ঐতিহাসিক রাজা। ১০ম মন্তলের ৪৯ প্রের খনি বৈস্ঠ ইশ্র। ইশ্র বলিডেছেন, "আমি বেলকে আর্থ বলীভূত করিয়া লিয়াছি।"

আর্র পুর নহব। নহবের পুর য্যাতি। এই নহব ও য্যাতির নামও ঋষেদ-সংহিতার আছে। য্যাতির পাঁচ পুর ইতিহাস পুরাণে কথিত হইরাছে। জােষ্ঠ বছ, কনিষ্ঠ পুরু। আর তিন জনের নাম তুর্বস্থ, ক্রন্তা, অণু। ইহার মধ্যে পুরু, বছ এবং তুর্বস্থর নাম ঋষেদসংহিতার আছে (১০ম, ৪৮।৪৯ স্কু)। কিন্তু ইহারা যে য্যাতির পুরু বা পরস্পরের ভাই এমন কথা ঋষেদসংহিতার নাই।

কণিত আছে, যথাতির জ্যেষ্ঠ চারি পুত্র তাঁহার আজ্ঞাপালন না করায় তিনি ঐ চারি পুত্রকে অভিশপ্ত করিয়া, কনিষ্ঠ পুস্ককে রাজ্যাভিবিক্ত করেন। এই পুস্কর বংশে ছ্মন্ত, ভরত, কুরু এবং অজমী চ ইত্যাদি ভূপতিরা জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। ছর্ব্যোধন মুধিন্টিরাদি কোরবেরা এই পুরুর বংশ। এবং কৃষ্ণ প্রভৃতি যাদবেরা যত্র বংশ। অন্তঃ পুরাণে ইতিহাসে সচরাচর ইহাই পাওয়া যায় যে, যথাতিপুত্র যত্ব হইতে মধুরাবাসী যাদবদিগের উৎপত্তি।

কিন্ত হরিবংশে আর এক কথা পাওয়া যায়। হরিবংশের হরিবংশপর্বে যে যতুবংশ-কথন আছে, তাহাতে য্যাতিপুত্র যতুরই বংশকখন। কিন্তু বিষ্ণুপর্বে ভিন্ন প্রকার আছে। তথায় আছে যে, হর্যাশ্ব নামে এক জন ইক্ষাকুবংশীয়, অযোধ্যায় রাজা ছিলেন। তিনি মধুবনাধিপতি মধুর কল্ঠা মধুমতীকে বিবাহ করেন। এই মধুবনই মধুরা। হর্যাশ্ব আযোধ্যা হইতে কোন কারণে বিদ্রিত হইলে, শশুরবাড়ী আসিয়া বাস করেন। ইহারই পুত্র যতু। হর্যাশের লোকান্তরে ইনি রাজা হয়েন। যতুর পুত্র মাধব, মাধবের পুত্র সন্বত, সন্বতের পুত্র ভীম। মধুর পুত্র লবণকে রামের জাতা শক্তর বিজ্ঞত করিরা তাঁহার রাজা হস্তগত

করিয়া মধুরানগর নির্মাণ করেন। হরিবংশে বলে, রাঘবেরা মধুরা ত্যাগ করিয়া গেলে, ভীম ভাহা পুনর্বার অধিকার করেন, এবং এই যতুসভুত বংশই মথুরাবাসী যাদবগণ।

ঋবেদসংহিতার দশম মণ্ডলের ৬২ পুক্তে যত্ ও তুর্বা ( তুর্বসূ ) এই তুই জনের নাম আছে ( ১০ ঋক্ ), কিন্তু তথায় ইহাদিগকে দাসজাতীয় রাজা বলা হইয়াছে।

কিছ এ মণ্ডলের ৪৯ স্তক্তে ইন্দ্র বলিতেছেন, "তুর্বস্থ ও যত্ন এই ছুই ব্যক্তিকে আমি বলবান্ বলিয়া খ্যাত্যাপন্ন করিয়াছি (৮ ঝক্)।" ঐ স্জের ৩ ঋকে আছে, "আমি দস্যলাতিকে "আৰ্য্য" এই নাম হইতে ৰঞ্চিত রাখিয়াছি।" \* তবে দাসলাতীয় রাজাকে বে তিনি খ্যাত্যাপন করিয়াছিলেন, ইহাতে কি বুকিতে পারা যায়? এই যত্ন আর্য্য না व्यनार्ग ? हेश ठिक त्या शंग मा।

পুনশ্চ, প্রথম মণ্ডলের ৩৬ সুক্তে ১৮ ঋকের অর্থ এইরূপ—"অগ্নির দারা তুর্বস্মু, যতৃ ও উগ্রদেবকে দুর হইতে আমর। আহ্বান করি।" অনার্য্য রাজ সম্বন্ধে আর্য্য ঋষির এরাপ উক্তি সম্ভব কি ?

যাহা হউক, তিন জন যছর কথা পাই।

- (১) যযাভিপুত্র।
- (२) हेक्नुक्राक्र शीय।
- (৩) অনার্য্য রাজা।

কৃষ, কোন বছর বংশে উৎপদ্ধ হইয়াছিলেন, তাহা মীমাংসা করা ছর্ঘট। বখন ভাঁহাদের মধুরায় ভিন্ন পাই না, এবং এ মধুরা ইক্ষাকুবংশীয়দিগের নিম্মিত, তখন এই যাদবেরা ইক্ষাকুবংশীয় নহে, ইহা জোর করিয়া বলা যায় না।

বে বছবংশেই কৃষ্ণ জন্মগ্ৰহণ কৰুন, তন্বংশে মধু সন্তত বৃষ্ণি, অন্ধক, কুকুর ও ভোজ প্রভৃতি রাজগণ জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। এই বৃষ্ণি অন্ধক কুকুর ও ভোজবংশীয়েরা, একত্রে মথুরায় বাস করিতেন। কৃষ্ণ বৃঞ্চিবংশীয়, কংস ও দেবকী ভোজবংশীয়। কংস ও দেবকীর এক পিতামহ।

এই ক্ষটি বাৰের অনুবাদ রামণ বাবুর অনুবাদ হইতে উভ্ত করা দেল।

# দিতীয় পরিচ্ছেদ

#### कृरक्त क्या

কংসের পিত। উগ্রসেন যাদবদিগের অধিপতি বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। কৃঞ্জের পিতা বস্থদেব, দেবকীর স্বামী।

বস্থদেব দেবকীকে বিবাহ করিয়া যখন গৃহে আনিতেছিলেন, তখন কংস ীতিপূর্বক, তাঁহাদের রথের সারথা গ্রহণ করিয়া, তাঁহাদিগকে লইয়া যাইতেছিলেন। এমন সময়ে দৈববাণী হইল যে, ঐ দেবকীর অষ্টমগর্ভজাত পূত্র কংসকে বধ করিবে। তখন আপদের শেষ করিবার জ্বস্তু কংস দেবকীকে বধ করিতে উত্তত হইলেন। বস্থদেব তাঁহাকে শাস্ত করিয়া অঙ্গীকার করিলেন যে, তাঁহাদের যতগুলি পূত্র হইবে, তিনি ষয়ং সকলকে কংসহস্তে সমর্পণ করিবেন। ইহাতে আপাততঃ দেবকীর প্রাণরক্ষা হইল, কিন্তু কংস বস্থদেব ও দেবকীকে অবক্ষম করিলেন। এবং তাঁহাদের প্রথম ছয় সন্তান বধ করিলেন। সপ্তমগর্ভস্থ সন্তান গর্ভেই বিনষ্ট হইয়াছিল। পুরাণে কথিত হইয়াছে, বিষ্ণুর আজ্ঞানুসারে যোগনিজা সেই গর্ভ আকর্ষণ করিয়া বস্থদেবের অক্যা পত্নীর গর্ভে স্থাপিত করিয়াছিলেন।

সেই অক্সা পদ্ধী রোহিণী। মধুরার অদ্রে, ঘোষপদ্ধীতে নন্দ নামে গোপব্যবসায়ীর বাস। তিনি বস্থদেবের আত্মীয়। রোহিণীকে বস্থদেব সেই নন্দের গৃহে রাধিয়া গিয়াছিলেন। সেইখানে রোহিণী পুত্রসম্ভান প্রস্ব করিলেন। এই পুত্র, বলুরাম।

দেবকীর অষ্টম গর্ভে জীকৃষ্ণ আবিভূত হইলেন। এবং যথাকালে রাত্রে ভূমিষ্ঠ হইলেন। বসুদেব তাঁহাকে সেই রাত্রেই নন্দালয়ে লইয়া গেলেন। সেই রাত্রে নন্দালয়ে লইয়া গেলেন। সেই রাত্রে নন্দাপায়ী যশোদা একটি কন্থা প্রসব করিয়াছিলেন। পুরাণে কথিত হইয়াছে যে, ইনি সেই বৈষ্ণবী শক্তি যোগনিলা। ইনি যশোদাকে মুগ্ধ করিয়া রাখিলেন, ইত্যবসরে বসুদেব পুত্রিকৈ স্তিকাগারে রাখিয়া কক্সাটি লইয়া স্বভবনে আসিলেন। সেই কক্সাকে তিনি কংসকে আপন কন্থা বলিয়া সমর্শণ করিলেন। কংস তাঁহাকে বিনষ্ট করিতে পারিলেন না। যোগনিলা আকাশপথে চলিয়া গেলেন, এবং বলিয়া গেলেন যে, কংসের নিধনকারী কোন স্থানে জন্মিয়াছেন। কংস তার পর ভগিনীকে কারামুক্ত করিল। কৃষ্ণ নন্দালয়ে রহিলেন।

এ সকল অনৈসর্গিক ব্যাপার; আমর। পূর্বাকৃত নিয়মানুসারে ত্যাগ করিতে বাধ্য। তবে ইহার মধ্যে একটু ঐতিহাসিক তত্ত পাওয়া যায়। কৃষ্ণ মধুরায় যহবংশে, দেবকীর গর্চ্ছে, বসুদেবের শুরদে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। অতি শৈশবে তাঁহাকে তাঁহার পিতা নন্দালয়ে \* রাখিয়া আসিয়াছিলেন। নন্দালয়ে পুত্রকে লুকাইয়া রাখার জন্ম তাঁহাকে কংসনাশবিষয়িণী দৈববাণীর বা কংসের প্রাণভয়ের আশ্রয় লইতে হয় নাই। ভাগবত পুরাণে এবং মহাভারতীয় কৃষ্ণোক্তিতেই আছে যে, কংস এই সময়ে অতিশয় ত্রাচারী হইয়া উঠিয়াছিল। সে শুরুলদেবের মত, আপনার পিতা উগ্রসেনকে পদচ্যুত করিয়া, আপ্রাণ্ডাধিকার করিয়াছিল। যাদবদিগের উপর এরপ পীড়ন আরম্ভ করিয়াছিল যে, অক্ষেষ্ণাদব ভয়ে মথুরা হইতে পলায়ন করিয়া অফ্র দেশে গিয়া বাস করিতেছিলেন। বসুদেক আপনার অফ্রা পত্নী রোহিণীকে ও তাঁহার পুত্রকে নন্দালয়ে রাখিয়াছিলেন। এই কৃষ্ণকেও কংসভয়ে সেই নন্দালয়ে লুকাইয়া রাখিলেন। ইহা সম্ভব এবং ঐতিহাসিক বিলয়া গ্রহণ করা যাইতে পারে।

#### তৃতীয় পরিচ্ছেদ

#### শৈশব

কৃষ্ণের শৈশব সম্বন্ধে কতকগুলি বিশেষ অনৈসর্গিক কথা পুরাণে কথিত ছইয়াছে। একে একে ভাষার পরিচয় দিতেছি।

১। পৃতনাবধ। পৃতনা কংসপ্রেরিতা রাক্ষ্মী। সে পরমরূপবতীর বেশ ধারণ করিয়া নন্দালয়ে কৃষ্ণবধার্থ প্রবেশ করিল। তাহার স্তনে বিষ বিলেপিত ছিল। সে জীকৃষ্ণকে স্বস্থপান করাইতে লাগিল և কৃষ্ণ তাহাকে এরূপ নিপীড়িত করিয়া স্বস্থপান করিলেন বে, পৃতনার প্রাণ বহির্গত হইল। সে তখন নিজ রূপ ধারণ করিয়া ছয় ক্রোশ ভূমি ব্যাপিয়া নিপতিত হইল।

মহাভারতেও শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ে পৃতনাবধের প্রসঙ্গ আছে। শিশুপাল, পৃতনাকে শক্নি বলিতেছেন। শক্নি বলিলে, গৃগ্ধ, চীল এবং শ্যামাপক্ষীকেও বুঝায়। বলবান্ শিশুর একটা কৃত্ত পক্ষী বধ করা বিচিত্র নহে।

কৃষ্ণানিত্রের প্রথম সংশ্বরণে আমি কুকের নলালয়ে বাসের কথা অবিহাঁদ করিয়াছিলাম। এবং তাহার পোষকভার
মহাভারত হইতে প্রমাণ উদ্বত করিয়াছিলাম। দেই সকল কথা আমি পুনশ্চ উপযুক্ত হানে উদ্বত করিব। একণে আমার
ইহাই বঞ্জবা বে, একণে পুনর্কার বিশেব বিচার করিয়া সে মত কিয়দংশে পরিত্যাগ করিয়াছি। আপনার আতি বীকার করিতে
আমার আগতি নাই—কুত্রবৃদ্ধি ব্যক্তির আতি সচরাচরই ঘটনা থাকে।

কিন্তু পৃত্যার আর একটা অর্থ আছে। আময়া বাহাকে "পেঁলের পাওয়া" বিদ্ধু পৃতিকাগারস্থ শিশুর সেই রোগের নাম পৃত্যা। সকলেই জানে যে, শিশু বলের সহিত্ত স্তম্মধান করিতে পারিলে এ রোগ আর থাকে না। বোধ হর, ইহাই পৃতনাবধ।

- ২। শকটবিপর্যায়। যশোদা, কৃষ্ণকে একখানা শকটের নীচে ওয়াইয়া রাখিয়াছিলেন। কৃষ্ণের পদাঘাতে শকট উপ্টাইয়া পড়িয়াছিল। ঋষেদসংহিতায় ইন্দ্রকৃত উবার
  শকটভশ্বনের একটা কথা আছে। এই কৃষ্ণকৃত শক্টভশ্বন, সে প্রাচীন রূপকের নূতন
  সংখ্যারমাত্র হইতে পারে। অনেকগুলি বৈদিক উপাখ্যান কৃষ্ণলীলান্তর্গত হইয়াছে, এমন
  বিবেচনা করিবার কারণ আছে।
- ৩। তাহার পর মাতৃক্রোড়ে কৃষ্ণের বিশ্বস্তরমূর্জিধারণ, এবং স্বীয় ব্যাদিতানন-মধ্যে যশোদাকে বিশ্বরূপ দেখান। এটা প্রথম ভাগবতে দেখিতে পাই। ভাগবতকারেরই রচিত উপস্থান বোধ হয়।
- ৪। তৃণাবর্ত্ত। তৃণাবর্ত্ত নামে অসুর কৃষ্ণকে একদা আকাশমার্গে তুলিয়া লইয়া গিয়াছিল। ইহার ঘেরপ বর্ণনা দেখা বায়, তাহাতে বোধ হর, ইহা চক্রবায় মারা। চক্রবায়্র রূপ ধরিয়াই অসুর আসিয়াছিল, ভাগবতে এইরূপ ক্ষিত হইয়াছে। এই উপাখ্যানও প্রথম ভাগবতেই দেখিতে পাই। সুতরাং ইহাও অমৌলিক সন্দেহ নাই। চক্রবায়তে ছেলে তুলিয়া কেলাও বিচিত্র নহে।
- ৫। কৃষ্ণ একদা মৃত্তিকা ভোজন করিয়াছিলেন। কৃষ্ণ সে কথা অস্বীকার করায়, যশোদা তাঁহার মুখের ভিতর দেখিতে চাহিলেন। কৃষ্ণ হাঁ করিয়া বদনমধ্যে বিশ্ববন্ধাণ্ড দেশাইলেন। এটিও কেবল ভাগবতীয় উপস্থাস।
- ৬। ভাগবতকার আরও বলেন, কৃষ্ণ হাঁটিয়া বেড়াইতে শিখিলে তিনি গোপীদিগের গৃহে অত্যস্ত দৌরাত্ম্য করিছেন। অস্থান্ত দৌরাত্মাধ্যে, ননী মাখন চুরি করিয়া খাইছেন। বিষ্ণুপুরাণেও এ কথা নাই; মহাভারতেও নাই।

হরিবংশে ননী মাধন চুরির কথা প্রাসক্তনে আছে। ভাগবডেই ইহার বাড়াবাড়ি। যে শিশুর ধর্মাধর্মজ্ঞান জ্বিবার সময় হয় নাই, সে খাছ্ছ চুরি করিলে কোন দোষ হইজ না। যদি বল যে, কৃষ্ণকে ভোমরা ঈশ্বরাবভার বল; ভাঁহার কোন বয়সেই জ্ঞানের অভাব থাকিতে পারে না। ভাহার উদ্ভরে কৃষ্ণোপাদকেরা বলিতে পারেন যে, ঈশ্বরের চুরি নাই। জ্বণতই যাঁহার—সব যুক্ত নবনীত মাখন বাহার স্টই—তিনি কার ধন লইয়া চোর হইলেন গুনুবই ত ভাঁহার। আর যদি বল, তিনি মানবধর্মাবলম্বী—মানবধর্মে

চুরি অবশ্ব পাপ, তাহার উত্তর এই যে, মানবধর্মাবলম্বী শিশুর পাপ নাই, কেন না, শিশুর ধর্মাধর্ম জ্ঞান নাই। কিন্তু এ সকল বিচারে আমাদের কোন প্রয়োজনই নাই—কেন না, কথাটাই অমূশ্বক। যদি মৌলিক কথা হয়, তবে ভাগবতকার, এ কথা যে ভাবে বলিয়াছেন, তাহা বড় মনোহর।

ভাগবতকার বলিয়াছেন যে, ননী মাখন ভগবান্ নিজের জন্ম বড় চুরি করিতেন না ; বানরদিগকে খাওয়াইতেন। বানরদিগকে খাওয়াইতে না পাইলে শুইয়া পড়িয়া কাঁদিজেক ভাগবতকার বলিতে পারেন যে, কৃষ্ণ সর্বভূতে সমদর্শী; গোপীরা যথেষ্ট ক্ষীর নবনীত খায়,—বানরেরা পায় না, এজন্ম গোপীদিগের লইয়া বানরদিগকে দেন। তিনি সর্বভূতের দিখর, গোপী ও বানর তাঁহার নিকট ননী মাখনের তুল্যাধিকারী।

এই শিশু সর্বজ্ঞনের জন্ম সন্থান্যতাপরবশ, সর্বজ্ঞনের ছংখমোচনে উছ্যুক্ত। তির্য্যক্জাতি বানরদিগের জন্ম তাঁহার কাতরতার ভাগবতকার এই পরিচয় দিয়াছেন। আর একটি ছংখিনী ফলবিক্রেত্রীর কথা বলিয়াছেন। কৃষ্ণের নিকট সে ফল লইয়া আসিলে কৃষ্ণ অঞ্জলি ভরিয়া তাহাকে রত্ন দিলেন। কথাগুলির ভাগবত ব্যতীত প্রমাণ কিছু নাই; কিন্তু আমরা পরে দেখিব, পরহিতই কৃষ্ণের জীবনের ব্রত।

৭। যমলার্জ্নভঙ্গ। একদা কৃষ্ণ বড় "গুরস্তপনা" করিয়াছিলেন বলিয়া, যশোদা তাঁহার পেটে দড়ি বাঁধিয়া, একটা উদ্থলে বাঁধিয়া রাখিলেন। কৃষ্ণ উদ্ধল টানিয়া লইয়া চলিলেন। যমলার্জ্ন নামে গুইটা গাছ ছিল। কৃষ্ণ তাহার মধ্য দিয়া চলিলেন। উদুখল, গাছের মূলে বাধিয়া গেল। কৃষ্ণ তথাপি চলিলেন। গাছ তুইটা ভালিয়া গেল।

এ কথা বিষ্ণুপুরাণে এবং মহাভারতের শিশুপালের তিরস্কারবাক্যে আছে। কিন্তু ব্যাপারটা কি ? অর্জুন বলে কুরচি গাছকে; যমলার্জুন অর্থে জোড়া কুরচি গাছ। কুরচি গাছ সচরাচর বড় হয় না, এবং অনেক গাছ ছোট দেখা যায়। যদি চারাগাছ হয়, ভাহা হইলে বলবান্ শিশুর বলে ঐরূপ অবস্থায় ভাহা ভাঙ্গিয়া যাইতে পারে।

কিন্তু ভাগবতকার পূর্বপ্রপ্রচলিত কথার উপর, অতিরঞ্জন চেষ্টা করিতে ক্রেটি করেন নাই। গাছ হুইটি কুবেরপুত্র; শাপনিবন্ধন গাছ হুইয়াছিল, কৃষ্ণস্পর্শে মুক্ত হুইয়া স্বধামে গমন করিল। কৃষ্ণকে বন্ধন করিবার কালে গোকুলে যত দড়িছিল, সব যোড়া দিয়াও কচিছেলের পেট বাঁধা গেল না। শেষে কৃষ্ণ দয়া করিয়া বাঁধা দিলেন।

বিষ্ণুর একটি নাম দামোদর। বিচরিন্দ্রিয়নিগ্রহকে দম বলে। উদ্ উপর, ঋ গমনে, এজস্ম উদর অর্থে উৎকৃষ্ট গতি। দমের দ্বারা যিনি উচ্চস্থান পাইয়াছেন তিনিই দামোদর। বেদে আছে বিষ্ণু তপস্তা করিয়া বিষ্ণুত্ব লাভ করিয়াছেন, নহিলে ভিনি ইন্দ্রের কনিষ্ঠ মাতা। শঙ্করাচার্য্য দামোদর শব্দের এই অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। ভিনি বলেন, "দমাদিসাধনেন উদরা উৎকৃষ্টা গতির্যা তয়া গম্যত ইতি দামোদর:।" মহাভারতেও আছে, "দমাদামোদরং বিছঃ।"

কিন্তু দামন্ শব্দে গোরুর দড়িও বুঝায়। যাহার উদর গোরুর দড়িতে বাঁধা হইয়াছিল, দেও দামোদর। গোরুর দড়ির কথাটা উঠিবার আগে দার্ফের নামটা প্রচলিত ছিল। নামটি পাইয়া ভাগবতকার দড়ি বাঁধার উপস্থাসটি গড়িয়াছেন, এই বোধ হয় না কি ?

একণে নন্দাদি গোপগণ পূর্ববাসস্থান পরিত্যাগ করিয়া বৃন্দাবনে চলিলেন। কৃষ্ণ নানাবিধ বিপদে পড়িয়াছিলেন, এইরূপ বিবেচনা করিয়াই তাঁহারা বৃন্দাবন গেলেন, এইরূপ পুরাণে লিখিত আছে। বৃন্দাবন অধিকতর সুখের স্থান, এজ্মাও হইতে পারে। হরিবংশে পাওয়া যায়, এই সময়ে ঘোষ নিবাসে বড় বৃকের ভয় হইয়াছিল। গোপেরা তাই সেই স্থান ত্যাগ করিয়া গেল।

## চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### **टेक्टमाबनीना**

এই বৃন্দাবন কাব্যজগতে অতুল্য সৃষ্টি। হরিং-পুপশোভিত পুলিনশালিনী কলনাদিনী কালিন্দীকূলে কোকিল-ময়্র-ধ্বনিত-কুঞ্চবনপরিপূর্ণা, গোপবালকগণের শৃঙ্গবেণুর মধ্র রবে শক্ষয়ী, অসংথ্যকুস্মামোদস্বাসিতা, নানাভরণভ্ষিতা বিশালায়তলোচনা ব্রজ্মনরীগণসমলক্ষতা বৃন্দাবনস্থলী, শ্বতিমাত্র জ্বয় উৎফুল হয়। কিন্তু কাব্যরস আশাদন জন্ম কালিবলম্ব করিবার আমাদের সময় নাই। আমরা আরও গুরুতর তত্ত্বের অব্যেবণে নিষ্ক্ত।

ভাগবতকার বলেন, বৃন্দাবনে আসার পর কৃষ্ণ ক্রেমশ: তিনটি অসুর বধ করিলেন,— (১) বংসাস্থর, (২) বকাস্থর, (৩) অঘাস্থর। প্রথমটি বংসর্মণী, দ্বিতীয়টি পক্ষিরণী, তৃতীয়টি সর্পরশী। বলবান্ বালক, ঐ সকল জন্তু গোপালগণের অনিষ্টকারী হইলে, তাহাদিগকে বধ করা বিচিত্র নহে। কিন্তু ইহার একটিরও কথা বিষ্ণুপুরাণে বা মহাভারতে, এমন কি, হরিবংশেও পাওঁয়া যায় না। সুতরাং অমৌলিক বলিয়া তিনটি অসুরের কথাই আমাদের পরিত্যাল্য।

এই বংসাত্রর, বকাত্রর এবং অঘাত্মরবধোপাধ্যান মধ্যে দেরপ তথ খুঁজিলে না পাওয়া যায়, এমত নহে। বদ্ ধাতৃ হইতে বংস; বন্ক্ ধাতৃ হইতে বক, এবং অঘ্ ধাতৃ হইতে অঘ। বদ্ ধাতৃ প্রকাশে, বন্ক্ কৌটিল্যে, এবং অঘ্ পাপে। যাহারা প্রকাশ্যনাদী রা নিন্দক ভাহারা বংস, কুটিল শক্তপক বক, এবং পাপীরা অঘ। কৃষ্ণ অপ্রাপ্তকৈশোরেই এই ত্রিবিধ শক্ত পরাস্ত করিলেন। যত্ত্বক্ষের মাধ্যন্দিনী শাখার একাদশ অধ্যায়ে অগ্নিচয়নমন্ত্রের ৮০ কণ্ডিকায় যে মন্ত্র, ভাহাডেও এইরপ শক্তদিগের নিপাতনের প্রাথনা দেখা যার। মন্ত্রটি এই;—

ু প্রে শারে । বাহার। শাসাদের শ্বাভি, বাহারা বেবী, বাহারা নিম্পক এবং বাহারা জিবাংখ, এই চারি প্রকার শক্ষাকেই জন্মশং কর।" \*

এই মদ্ধে বেশির ভাগ অরাতি অর্থাৎ যাহারা ধন দেয় না, (ভাষায় জুয়াচোর) তাহাদের নিপাতেরও কথা আছে। কিন্তু ভাগবতকার এই রূপক রচনাকালে এই মন্ত্রটি যে স্মরণ করিয়াছিলেন, এমত বোধ হয়। অথবা ইহা বলিলেই যথেষ্ট হয় যে, ঐ রূপকের মূল ঐ মন্ত্রে আছে।

তার পর ভাগবতে আছে যে, ব্রহ্মা, কৃষ্ণকে পরীক্ষা করিবার জক্ত একদা মায়ার দ্বারা সমস্ত গোপাল ও গোবংসগণকে হরণ করিলেন। কৃষ্ণ আর এক সেট রাখাল ও গোবংসের সৃষ্টি করিয়া পূর্ববং বিহার করিতে লাগিল্লেন। কথাটার তাংপর্য্য এই যে, ব্রহ্মাও কৃষ্ণের মহিমা বৃষ্ণিতে অক্ষম। তার পর এক দিন, কৃষ্ণ দাবানলের আগুন সকলই পান করিলেন। শৈবদিগের নীলকণ্ঠের বিষপানের উপস্থাস আছে। বৈষ্ণবৃদ্ভামণি ভাহার উদ্ভরে কৃষ্ণের অগ্নিপানের কথা বলিলেন।

এই বিখ্যাত কালিয়দমনের কথা বলিবার স্থান। কালিয়দমনের কথাপ্রসঙ্গমাত্র মহাভারতে নাই। হরিবংশে ও বিফুপুরাণে আছে। ভাগবতে বিশিষ্টরূপে সম্প্রসারিত হইয়াছে। ইহা উপজ্ঞাস মাত্র—অনৈসর্গিকভায় পরিপূর্ণ। কেবল উপজ্ঞাস নহে—রূপক। রূপকও অতি মনোহর।

উপস্থাসটি এই। যমুনার এক হ্রদে বা আবর্তে কালিয় নামে এক বিষধর সূর্প সপরিবারে বাস করিত। তাহার বহু ফণা। বিষ্ণুপুরাণের মতে তিনটি, ক হরিবংশের

শাৰ্জনীকৃত অনুবাধ।

 <sup>&</sup>quot;तथामः कार" हेराट्ड डिन्डि दुवात ।

विकीय थक : व्यूक्त अतिराक्त : क्रुव्यात्मीमा

মতে পাঁচটি, ভাগবতে সহস্র। ভাহার মানক বী পুর প্রের ছিল। ভাহাদিগের বিবে त्रहे चावरर्डत कम अमन विवसम् रहेमा छेडिग्राहिन स्ट कर्केड निकटि कर छिडिएड शाहिए না। অনেক ব্ৰহ্মবাদক ও গোৰংস সেই কল পান করিয়া প্রাণ হারাইত। সেই বিষের জালার তীরে কোন তণ লভা বৃক্ষানিও বাঁচিত না। পক্ষিণও সেই আবর্তের উপর দিয়া উভিয়া খোলে বিবে কর্জবিত হইয়া জলমধ্যে পভিত হইত ৷ এই মহাসর্পের দমন করিয়া वुम्नावन्त्र कीवगागद ब्रक्काविशान, जिक्काकत अकित्यक इरेन । छिन केन्क्रम्भूर्यक द्वनमाश्र निश्किक इंदेरनन । कानित कांशांक आक्रमन कतिन । जाशांत संगांत जैनन भारतांशन করিয়া, বংশীধর গোপবাসক রুভা করিছে লাগিলেন। ভুক্তক সেই এতে। নিপীড়িত হইয়া स्थित्वसन्पूर्वक सूत्र्य व्हेल । ज्यन छाहाद विन्डाश्य कृष्टक सङ्घ्रणायात स्वर कतिहरू नानिन। जानविज्ञात जोशीमिलात मूर्य त्य जब वनार्वेगारहम, जाश नार्ठ कनिया ভুজনমালনাগতে দর্শনশালে সুপণ্ডিতা বলিয়া বোধ হয়। বিষ্ণুরাণে ভাছাদের মুখনির্মত ভব বড় মধুর; পড়িয়া বোধ হয়, মহুগ্রপদ্মীগণকে কেছ পরলোদগারিণী মনে করেন করুন, নাগপদ্মীগণ সুধাবর্ষিণী বটে। শেষ কালিয় নিজেও কৃষ্ণস্তুতি আরম্ভ করিল। প্রীকৃষ্ণ সম্ভষ্ট হইয়া কালিয়কে পরিত্যাগ করিয়া, যমুনা পরিত্যাগপুর্বক সমুদ্রে গিয়া বাস করিতে ভাহাকে আদেশ করিলেন। কালিয় সপরিবারে পলাইল। যমুনা প্রসন্ত मिला श्टेरलम्।

এই গেল উপস্থাস। ইহার ভিতর যে রূপক আছে, ভাহা এই। এই কলবাহিনী কৃষ্ণসলিলা কালিলী অন্ধকারময়ী ঘোরনাদিনী কালপ্রোভস্বতী। ইহার অভি ভয়ন্বর আবর্ত্ত আছে। আমরা যে সকলকে জৃঃসময় বা বিপংকাল মনে করি, তাহাই কালপ্রোভের আবর্ত্ত। অতি ভীষণ বিষময় মন্থয়ুশক্র সকল এখানে স্কৃনিয়িত ভাবে বাস করে। ভূজকের স্থায় তাহাদের নিভ্ত বাস, ভূকজের স্থায় তাহাদের কৃটিল গতি, এবং ভূকজের স্থায় অমোঘ বিষ। আধিভৌতিক, আধ্যাত্মিক, এবং আবিদৈবিক, এই তিবিধবিশেষে এই ভূজজের তিন ফণা। আর যদি মনে করা যায় যে, আমাদের ইন্দ্রিয়রতিই সকল অনর্থের মূল, ভাহা হইলে, পঞ্চেন্দ্রিয়েভেদে ইহার পাঁচটি ফণা, এবং আমাদের অমন্তনের অসংখ্য কারণ আছে, ইহা ভাবিলে, ইহার সহস্র ফণা। আমরা ঘোর বিপদাবর্ত্তে এই ভূজজমের বশীভূত হইলে জগদীখরের পাদপদ্ম ব্যতীত, আমাদের উদ্ধারের উপায়ান্তর নাই। কৃপাপর্বশ হইলে ভিনি এই বিষধরকে পদদলিত করিয়া মনোহর মূর্ত্তিবিকাশপূর্ব্বক, অভয়বংশী বাদন করেন, ভূনিতে পাইলে জীব আশান্থিত হইয়া সুখে সংসার্যাত্রা নির্বাহ করে। করালনাদিনী

কালতর দিনী প্রসন্নসলিলা হয়। এই কৃষ্ণসলিলা ভীমনাদিনী কালস্রোতস্বতীর আবর্তমধ্যে অমঙ্গলভূজদমের মস্তকারত এই অভয়বংশীধর মৃত্তি, পুরাণকারের অপূর্ব্ব সৃষ্টি। যে গড়িয়া পূজা করিবে, কে তাহাকে পৌত্তলিক বলিয়া উপহাস করিতে সাহস করিবে ?

আমরা ধেমুকাস্থর (গর্দভ) এবং প্রলম্বাস্থরের বধর্ত্তাস্ত কিছু বলিব না, কেইডিছা বলরামকৃত—কৃষ্ণকৃত নহে। বস্তুহরণ সম্বন্ধে যাহা বক্তব্য, তাহা আমরা অস্ত পরিচ্ছেদে বলিব, এখন কেবল গিরিযঞ্জবৃত্তাস্ত বলিয়া এ পরিচ্ছেদের উপসংহার করিব।

বৃন্দাবনে গোবর্জন নামে এক পর্বত ছিল, এখনও আছে। গোঁসাই ঠাকুরেরা একণে যেখানে বৃন্দাবন স্থাপিত করিয়াছেন, দে এক দেশে, আর গিরিগোবর্জন আর এক দেশে। কিন্তু পুরাণাদিতে পড়ি উহা বৃন্দাবনের সীমান্তস্থিত। ঐ পর্বত এক্ষণে যে ভাবে আছে, ভাহা দেখিয়া বোধ হয় যে উহা কোন কালে, কোন প্রাকৃতিক বিপ্লবে উৎক্ষিপ্ত হইয়া পুন:স্থাপিত হইয়াছিল। বোধ হয়, অনেক সহস্র বংসর ঐ ক্ষুত্র পর্বত ঐ অবস্থাতেই আছে, এবং ইহার উপর সংস্থাপিত হইয়া উপস্থাস রচিত হইয়াছে যে, শ্রীকৃষ্ণ ঐ গিরি তৃলিয়া সপ্তাহ ধারণ করিয়া পুনর্বার সংস্থাপন করিয়াছিলেন।

উপস্থাসটা এই। বর্ষান্তে নন্দাদি গোপগণ বংসর বংসর একটা ইন্দ্রযজ্ঞ করিতেন। তাহার আয়োজন হইতেছিল। দেখিয়া কৃষ্ণ জিজ্ঞাসা করিলেন যে, কেন ইহা হইতেছে ? তাহাতে নন্দ বলিলেন, ইন্দ্র বৃষ্টি করেন, বৃষ্টিতে শস্ত জয়ে, শস্ত খাইয়া আমরা ও গোপগণ জীবনধারণ করি, এবং গো সকল তৃষ্ণবতী হয়। অতএব ইন্দ্রের পৃদ্ধা করা কর্তব্য। কৃষ্ণবিলেন, আমরা কৃষা নহি। গাভীগণই আমাদের অবলম্বন, অতএব গাভীগণের পৃদ্ধা, অর্থাৎ তাহাদিগকে উত্তম ভোজন করানই আমাদের বিধেয়। আর আমরা এই গিরির আজিত, ইহার পৃদ্ধা কর্মন। আল্লাও কৃধার্তগণকে উত্তময়পে ভোজন করান। তাহাই হইল। অনেক দীনদরিক্ত কুধার্ত এবং ত্রাহ্মণগণ (তাহারা দরিজের মধ্যে) ভোজন করিলেন। গাভীগণ খ্ব খাইলে। গোবর্জনও মৃর্ডিমান্ হইয়া রাশি রাশি অয়বাঞ্জন খাইলেন। কবিত ইইয়াছে যে, কৃষ্ণ নিজেই এই মৃর্ডিমান্ গিরি সাজিয়া খাইয়াছিলেন।

ইক্রযজ্ঞ হইল না। এখন পাঠক জানিতে পারেন যে, আমাদিগের পুরাণেতিহাসোক্ত দেবতা ও আন্ধাণ সকল ভারি বদ্রাগী। ইক্র বড় রাগ করিলেন। মেঘগণকে আ্রাঞ্জা দিশেন, বৃষ্টি করিয়া বৃন্দাবন ভাসাইয়া দাও। মেঘ সকল তাহাই করিল। বৃন্দাবন ভাসিয়া যায়। গোবংস ও ব্রজ্বাসিগণের ছঃখের আর সীমা রহিল না। তখন প্রীকৃষ্ণ গোবর্জন উপাড়িয়া বৃন্দাবনের উপর ধরিলেন। সপ্তাহ বৃষ্টি হইল, সপ্তাহ তিনি পর্বত এক হাতে তুলিয়া ধরিয়া রাখিলেন। বুন্দাবন রক্ষা পাইল। ইন্দ্র হার মারিয়া, কুর্ফের সঙ্গে সম্বন্ধ ও সন্ধি স্থাপন করিলেন।

মহাভারতে শিশুপালবাকো এই গিরিযজ্ঞের কিঞ্চিং প্রসঙ্গ আছে। শিশুপাল বলিতেছে যে, কৃষ্ণ যে বল্লীকত্লা গোবর্জন ধারণ করিয়াছিল, তাই কি একটা কিন্তি কথা ? কৃষ্ণের প্রস্থৃত অন্নব্যঞ্জনভোজন সম্বন্ধেও একট বাঙ্গ আছে। এই পর্যান্ত। কিন্তু গোবর্জন আজিও বিভামান,—বল্লীক নয়, পর্বেত বটে। কৃষ্ণ কি এই পর্বেত সাত দিন এক হাতে ধরিয়৷ রাখিয়াছিলেন ? খাঁহারা তাঁহাকে ঈশ্বরাবতার বলেন, তাঁহারা বলিতে পারেন, ঈশ্বরের অসাধ্য কি ? খাঁহার করি—কিন্তু সেই সঙ্গে জিজ্ঞাসাও করি, ঈশ্বরাবতারের পর্বেতধারণের প্রয়োজন কি ? খাঁহার ইচ্ছা ব্যতীত মেঘ এক কোঁটাও বৃষ্টি করিতে সমর্থ হয় না, সাত দিন পাহাড় ধরিয়া বৃষ্টি হইতে বৃন্দাবন রক্ষা করিবার তাঁহার প্রয়োজন কি ? খাঁহার ইচ্ছামাত্রে সমস্ত মেঘ বিদ্বিত, বৃষ্টি উপশান্ত, এবং আকাশ নির্মাণ হইতে পারিত, তাঁহার পর্বত তুলিয়া ধরিয়া সাত দিন খাড়া থাকিবার প্রয়োজন কি ?

ইহার উন্তরে কেহ বলিতে পারেন, ইহা ভগবানের লীলা। ইচ্ছাময়ের ইচ্ছা, আমরা ক্ষুত্র বৃদ্ধিতে বৃদ্ধিব কি । ইহাও সত্য, কিন্তু আগে বৃদ্ধিব যে, ইনি ভগবান্, তাহার পর গিরিধারণ তাঁহার ইচ্ছাবিস্তারিত লীলা বলিয়া স্বীকার করিব। এখন, ইনি ভগবান্, ইহা বৃদ্ধিব কি প্রকারে । ইহার কার্য্য দেখিয়া। যে কার্য্যের অভিপ্রায় বা স্থসক্ষতি বৃদ্ধিতে পারিলাম না, দেই কার্য্যের কর্তা ঈশ্বর, এরূপ সিদ্ধান্ত করিতে পারা যায় কি । না বৃদ্ধিয়া কোন সিদ্ধান্তে উপস্থিত হওয়া যায় কি । যদি তাহা না যায়, তবে অনৈস্থানিক পরিত্যাগের যে নিয়ম আমরা সংস্থাপন করিয়াছি, তাহারই অন্থবর্ত্তী হইয়া এই গিরিধারণরতান্তও উপস্থাসমধ্যে গণনা করাই বিধেয়। তবে এতটুকু সত্য থাকিতে পারে যে, কৃষ্ণ গোপগণকে ইম্প্রয়ম্ভ হইতে বিরত করিয়া গিরিয়ক্তে প্রবৃদ্ধ করিয়াছিলেন। তার পর বাকি অনৈস্থিক ব্যাপারটা গোবর্দ্ধনের উৎথাত ও পুন:স্থাপিত অবস্থা অন্থসারে গঠিত হইয়াছে।

এরপ কার্য্যের একটা নিগৃঢ় তাংপর্যাও দেখা যায়। যেমন ব্রিয়াছি, তেমনই ব্রাইতেছি।

এই স্বগতের একই ঈশ্বর। ঈশ্বর ভিন্ন দেবতা নাই। ইন্দ্র বলিয়া কোন দেবতা নাই। ইন্দ্রাতু বর্বণে, তাহার পর রক্ প্রভায় করিলে ইন্দ্র শব্দ পাওয়া যায়। অর্থ হইল যিনি বর্ষণ করেন। বর্ষণ করে কে? যিনি সর্ববর্জনা, সর্ব্বে বিধাতা, তিনিই বৃষ্টি করেন,—বৃষ্টির জন্ম এক জন পৃথক্ বিধাতা কল্পনা করা, বা বিশাস করা যায় না। তবে

देखात अन्य क्या का नावानंश वास्त्र देखात जान टोर्गनिक हिन वटि । अन्नर्ग देखानुकान একটা অর্থত আছে। ঈশ্বর অনন্তপ্রকৃতি, তাঁহার গুণ সকল অনন্ত, কার্য্য অনন্ত, শক্তি সকলাও সংখ্যায় অনন্তঃ এরাপ অনন্তের উপাসনা কি প্রকারে করিব ? অনন্তের খ্যান रवं कि ! बोरारेनंत्र रव ना, छाराता छारात छित्र छित्र मिलत पृथक् पृथक् छैलांगना करते। এরাণ শক্তি সকলের বিকাশকল জড়জগতে বড় জাজলামান। সকল জড়পদার্থে উছির नक्तित्र পরিচর পাই। তৎ-সাহাব্যে অনন্তের ধ্যান সুসাধ্য হয়। এই জন্ম প্রাচীন আর্থ্যগর্ম ভাঁহার জগংগ্রসবিভূত শারণ করিয়া সূর্য্যে, তাঁহার সর্বাবরকতা শারণ করিয়া বরুণে, তাঁহার দর্কতেকের আধারভূতি করণ করিয়া অগ্নিডে, তাঁহাকে জগংপ্রাণ করিয়া বার্ডে, এবং তদ্রেশে অক্সান্ত অভূপদার্থে তাঁহার আরাধনা করিতেন। 
ইন্দ্রে এইরপ তাঁহার বর্ষণকারিণী শক্তির উপাসনা করিতেন। কালে, লোকে উপাসনার অর্থ ভূলিয়া গেল, কিন্তু উপাসনার আকারটা বলবান রহিল। কালে এইরূপই ঘটিয়া থাকে; ব্রাহ্মণের ত্রিসন্ধ্যা সম্বন্ধে তাহাই ঘটিয়াছে; ভগবলগীতায় এবং মহাভারতের অক্সত্র দেখিব যে, কৃষ্ণ ধর্ম্মের এই মৃতদেহের সংকারে প্রবৃত্ত—তৎপরিবর্ত্তে অতি উচ্চ ঈশ্বরোপাসনাতে লোককে প্রবৃত্ত করিতে যদ্ববান। যাহা পরিণত বয়সে প্রচারিত করিয়াছিলেন, এই গিরিযজ্ঞ ভাহার व्यवर्जनांत्र छांशाद व्यथम छेश्रम। कालीबत मर्व्यकृत्व व्याह्मन ; स्मरघं यमन व्याह्मन, পর্বতে ও গোবংসেও দেইরূপ আছেন। যদি মেখের বা আকাশের পূজা করিলে তাঁহার পূজা कরा হয়, তবে পর্বতে বা গোগণের পূজা করিলেও তাঁহারই পূজা করা হইবে। বরং আকাশাদি কড়পদার্থের পূজা অপেকা দরিভদিগের এবং গোবংসের সপরিভোষ ভোজন করান অধিকতর ধর্মামুমত। গিরিষজ্ঞের তাৎপর্যাটা এইরূপ বুঝি।

<sup>\*</sup> বখন আমি এখন "এচার" নামক পতে এই মত একাণিত করি, তখন জনেকে জনেক কথা বলিয়াছিলেন । জনেকে ভাবিয়াছিলেন, আমি একটা নৃতন মত এচার করিতেছি। তাঁহারা জানেন নাঁবে, এ আমার মত নহে, সয়ং নিরক্তকার বাকের মত । আমি বাকের বাক্য নিয়ে উদ্ধৃত করিতেছি—

<sup>&</sup>quot;মাহাস্ত্ৰাণ্ বেৰতায়া এক আন্ধা বহুধা ভ্ৰতে। একজান্ধনোহজে বেৰাঃ প্ৰত্যাননি কৰতি। \* \* \* \* \* আন্ধা এৰ এবাং নখো কৰতি, আন্ধা আৰা; আন্ধা আৰুধন, আন্ধা ইবৰ, আন্ধা সৰ্ববেৰজ।

## প্রকাশ পরিষ্ঠা প্রকাশ কর্মার প্রকাশ পরিষ্ঠানের কর্মার ক

provide a support

## ও প্রকাশ করে কর্মান কর্মান কর্মান করে করে করে করে । কর্মান করে । কর্মান কর্মান করে । কর্মান করে । কর্মান কর্মান ক্ষুত্রকার বিশ্ব বিশ

কৃষ্ণদেবীদিগের নিকট বে কথা কৃষ্ণচরিত্রের প্রধান কলছ, এবং আধুনিক কৃষ্ণ-উপাসকদিগের নিকট যাহা কৃষ্ণভক্তির কেন্দ্রস্থান, আমি একণে সেই তত্ত্ব উপস্থিত। কৃষ্ণের সহিত বাদগোপীদিগের সহদ্ধের কথা বলিতেছি। কৃষ্ণচরিত্র সমালোচনায় এই তত্ত্ব অভিশার গুরুতর। এই জন্ম এ কথা আমরা অভিশয় বিস্তারের সহিত কহিতে বাধ্য হইব।

মহাভারতে ব্রন্ধগোপীদিগের কথা কিছুই নাই। সভাপর্বে শিশুপালবধ-পর্ব্বাধ্যায়ে শিশুপালকৃত সবিস্তার কৃষ্ণনিন্দা আছে। যদি মহাভারতপ্রণয়নকালে ব্রন্ধগোপীগণঘটিত কৃষ্ণৈর এই কলম থাকিত, তাহা হইলে, শিশুপাল অথবা যিনি শিশুপালবধর্ত্তান্ত প্রণীত করিয়াছেন, তিনি কখনই কৃষ্ণনিন্দাকালে তাহা পরিত্যাগ করিতেন না। অতএব নিশিতত যে, আদিম মহাভারত প্রণয়নকালে এ কথা চলিত ছিল না—তাহার পরে গঠিত হইয়াছে।

মহাভারতে কেবল ঐ সভাপর্বে শ্রৌপদীবন্ত্রহরণকালে, প্রৌপদীকৃত কৃক্তবে 'গোপীজনপ্রিয়' শব্দটা আছে, যথা—

"আরুষ্যমাণে বসনে ক্রৌপন্থা চিস্কিতো হরি:। গোবিন্দ ছারকাবাসিন রুষ্ণ গোপীজনপ্রিয়!॥"

বৃন্দাবনে গোপীদিগের বাস। গোপ থাকিলেই গোপী থাকিবে। কৃষ্ণ অভিশয় স্থানর, মাধ্যাময় এবং ক্রীড়াশীল বালক ছিলেন, এজ্ব তিনি গোপ গোপী সকলেরই প্রিয় ছিলেন। হরিবংশে আছে যে, জীকৃষ্ণ বালিকা যুবতী বৃদ্ধা সকলেরই প্রিয়পাত্র ছিলেন। এবং যমলার্চ্চ্ছান্তল প্রভৃতি উৎপাতকালে শিশু কৃষ্ণকে বিপন্ন দেখিয়া গোপরমণীগণ রোদন করিত এরপ লেখা আছে। অতএব এই 'গোপীজনপ্রিয়' শব্দে স্থানর শিশুর প্রতি জীজনস্থাভ স্নেহ ভিন্ন আর কিছুই বুঝায় না।

আমর। পূর্বে যে নিয়ম করিয়াছি, তদমুসারে মহাভারতের পর বিষ্ণুপুরাণ দেখিতে হয়, এবং পূর্বে যেমন দেখিয়াছি, এখনও তেমনই দেখিব যে, বিষ্ণুপুরাণ, হরিবংশ এবং ভাগবত পুরাণে উপস্থাসের উত্তরোত্তর শ্রীবৃদ্ধি হইয়াছে। এই ব্রন্ধগোপীতত্ব মহাভারতে নাই, বিষ্ণুপুরাণে পবিত্রভাবে আছে, হরিবংশে প্রথম কিঞ্ছিৎ বিশাসিতা প্রবেশ করিয়াছে,

ভাহার পর ভাগবতে আদিরদের অপেক্ষাকৃত বিভার হইয়াছে, শেষ ব্রহ্মবৈশ্রপুরাণে ভাহার লোভ বহিয়াছে।

এই সকল কথা সবিভাবে বৃষাইবার জন্ম আমরা বিশুপুরাণে বতটুকু গোণীনিগের কথা আছে, তাহা সমস্ত উদ্ভ করিতেছি। দুই একটা শল এরপ আছে যে, ভারার ছুইং রক্ষ শর্ম ইইতে পারে, এজন্ম আমি মূল সংস্কৃত উদ্ভ করিয়া পশ্চাৎ তাহা আহ্বানিত ক্ষিপাম।

> "কৃষ্ণৰ বিমলং ব্যোস শরচন্দ্রত চল্রিকাম। ज्या कुम्मिनीः कृताभार्यानिजनिशस्त्राम् ॥ ১৪ ॥ वनशासिः छथा कृष्ठसुभगानाः मत्नादमाम्। বিলোক্য সহ গোপীভির্মনক্ষকে রভিং প্রতি ॥ ১৫ ॥ সহ বামেণ মধুরমতীব বনিত। প্রিয়ম। জগৌ কলপদং শৌরিনানাতশ্রী-ক্লত-ব্রতম্॥ ১৬॥ রমাং গীতধ্বনিং শ্রুতা সন্ত্যজ্যাবস্থাংস্তদা। আন্তর্ম ছরিত। সোপ্যো হতাতে মধুস্দন: ॥ ১৭॥ শনৈ: শনৈৰ্জগৌ গোপী কাচিৎ তক্ত লয়াসুগম। দভাবধানা কাচিত্তমেব মনসা অৱন্॥ ১৮॥ কাচিৎ রুফেতি রুফেতি প্রোক্ত। সজ্জামুপাগতা। যথে চ কাচিং প্রেমান্ধা তংপার্থমবিলজ্জিতা ॥ ১৯ ॥ কাচিদাবস্থস্থান্তঃস্থিতা দৃষ্টা বহিওজিন। **ज्याग्रह्म (गाविन्सः मर्दा)** मीलिङ्लाहमः॥ २९ ॥ र फिश्राविभूनाइलाम की प्रभूगाठना ख्या। खन आधिमहाकु. चित्रीभार-वन्। • ना॥ २०॥ চিন্তয়ন্তী জগংস্থতিং পরব্রহাস<sub>সিশিম।</sub> নিক্ষ্ণাসত্যা মুক্তিং গতাতা গোপকত্যক।॥ ২২ ॥ গোপীপরিরতে। রাত্রিং শরচ্চক্রমনোরমাম। মানয়ামাস গোবিন্দো রাদার্ভর্নোৎস্কঃ ॥ ২৩ ॥ গোপাশ্চ বৃন্দশঃ কৃষ্ণচেষ্টাস্থায়ত্তমূর্তমঃ। অক্তদেশং গতে কৃষ্ণে চেকরু নাবনান্তরম্॥ ২৪॥ कृष्क निकन्नद्रमञ्जा देमगृहः श्रद्रव्यवस्य । कृरकार्श्रमण्डानिष्ः बकाम्गालाकाणाः गण्डिः।

पत्र वरीकि इकेड यह बेडिनिनाग्याचार् । ११ । ga wifie | Tobia projectale presi TRAIL PIE PROPERTY AND A PROPERTY AND A SAFE WE AFTE OF CHAIN PARKE STREET मना प्रतिकारमान पूरका स्वानकाना मना । ५१ । त्यस्त्याक्षः यस कित्या विष्ठत्र सत्यक्षते । গোপী ব্ৰবীভি বৈ চাক্তা ক্লক্ষীলাসকাৰিণী ৰ ২৮ ব এবং নানাপ্রকারাত্ত কুক্তেটাত্ত ভারেল। গোপ্যো ব্যগ্রা: সমকের রম্যং বৃদ্ধাবনং বন্ম ॥ ২৯ ॥ विर्णादेकाका कृतः आह शामी शामवदाकना । পুলকাঞ্চিতস্কালী বিকাশিনয়নোৎপ্লা ॥ ৩০ । ধ্যজবজ্ঞাৰুশাভাৰ-বেখাবন্তালি ৷ পশুত ৷ পদায়েতানি ক্ষত লীলালত্বতগামিন: ॥ ৩১ ॥ কাপি ডেন সমং যাতা ক্বতপুণা মদালসা। পদানি জ্ঞাকৈতানি ঘনাক্সজন্নি চ ॥ ৩২ ॥ भूज्यावन्यमत्वादेक कत्व मारमान्द्रवा अवम् । যেনাগ্রাক্রান্তিমাত্রাণি পদান্তত্ত মহাত্মন:॥ ৩৩॥ অত্যোপবিশ্য সা তেন কাপি পুলৈপরনক্ষতা। অন্তজন্মনি সর্ববাত্মা বিষ্ণুরভ্যক্তিতো যয়া ॥ ৩৪ ॥ পুষ্পবন্ধনসন্মান-ক্তমানামপাস্থ তাম। নলগোপস্থতো যাতো মার্গেণানেন পশুত ॥ ৩৫ ॥ অমুযানেহসমর্থান্তা নিতকভরমন্বরা। যা গস্তব্যে ক্ষতং বাতি নিম্নপাদাগ্রসংস্থিতি:॥ ৩৬॥ হস্তম্ভাগ্রহন্তেয়ং তেন যাতি তথা স্থি। অনায়ত্তপদন্তাসা লক্ষ্যতে পদপদ্ধতি: । ৩৭ ৷ হস্তদংস্পর্মাত্তেণ ধৃত্তেনৈধা বিমানিতা। নৈরাশ্রমন্দ্রগামিতা নিবৃত্তং লক্ষ্যতে পদম্ ॥ ৩৮ ॥ ন্নমুক্তা স্বামীতি পুনরেয়ামি তেইস্কিম। তেন ক্লেন যেনৈষা ছবিতা পদপদ্ধতি:। ৩৯।। প্রবিষ্টো গহনং কুঞ্চ: পদসত্র ন লক্ষাতে। নিবর্ত্তধ্বং শশাকত নৈতদীধিতিগোচরে ॥ ৪০ ॥

নিবৃদ্ধান্তান্ততো সোণ্যো নিরাশাঃ রক্দর্শনে। য্মুনাতীরমাগতা জগুভচরিতং ভলা । ৪১ । ততো দদ্ভরারাভং বিকাশি-মুখপছজম্। গোশ্যবৈশোকাগোগারং কৃষ্ণমঙ্কিষ্ট-চেষ্টিতম্ ॥ ৪২ ॥ কাচিদালোক্য গোবিদ্দমায়াস্তমভিহর্ষিতা। ক্লফ কুফেতি কুফেতি প্রাহ নাক্রত্দৈরহং ॥ ৪৩ ॥ कार्षित्जा छक्तः कृषा ननाष्ठिकनकः शतिम्। বিলোকা নেত্ৰভদাভ্যাং পপৌ তমুৰ্থপৰজম্ ॥ ৪৪ ॥ কাচিদালোক্য গোবিন্দং নিমীলিত-বিলোচনা। তলৈাব রূপং ধ্যায়ন্তী যোগারতেব চাবভৌ ॥ ৪৫ ॥ ততঃ কাল্ডিৎ প্রিয়ালাপৈঃ কাশ্চিদজভদ-বীক্ষণৈ:। নিজেইকুনয়মন্তাশ্চ করম্পর্শেন মাধবঃ॥ ৪৬॥ ডাডিঃ প্রসন্নচিত্তাভির্গোপীভিঃ সহ সাদরম্। ররাম রাসগোষ্ঠীভিরুদার-চরিতো হরি: ॥ ৪৭ ॥ রাসমগুল-বন্ধোহণি কৃষ্ণার্মমুজ্বতা। গোপীজনেন নৈবাভূদেকস্থানস্থিরাত্মনা ॥ ৪৮ ॥ হত্তে প্রগৃহ্ছ চৈকৈকাং গোপিকাং রাসমণ্ডলীম্। চকার তৎকর পর্শনিমীলি তদুশাং হরি: ॥ ৪৯ ॥ ততঃ স বরুতে রাসশ্চলদ্বন্যনিখন:। অত্থাতশরৎকাবা-গেয়গীতিরতুক্রমাং ॥ ৫০ ॥ कृष्धः भवलक्षमभः कोम्मीः कुम्माकतम्। वर्गी (भागीकनरचकः कृष्णनाम भूनःभूनः ॥ ४) ॥ পরিবর্জন্রমেণৈকা চলবলয়লাপিনীম । माने वाहनजाः ऋष्य शानी मधुनिषाजिनः ॥ ६२ ॥ কাচিৎ প্রবিলসদ্বাহু: পরিরভ্য চুচুদ্ব তম্। গোপী গীতস্ততিব্যাজ-নিপুণা মধুস্দনম্ ॥ ৫০ ॥ গোপীকপোলসংশ্লেষমভিপত্য হরেভু জৌ। পুলকোদগম-শস্তায় কেনাস্থ ঘনতাং গতৌ ৷ ৫৪ ৷ রাসগেয়ং জগৌ ক্লো যাবং তারতরধ্বনি:। সাধু কৃষ্ণেতি কুফেতি ভাবং তা দিওলং **হৃতঃ । ৫৫** ॥ গতে তু গমনং চক্রেবলনে সংমুখং ষয়:।

প্রতিশোষ্যকার্যাতাং ক্রেন্থগোণাকনা হরিম্ ॥ ৫৬ ॥

দ তথা সহ গোণীতী বরাম মর্ত্পন: ।

ব্ধাবকোটিপ্রমিত: ক্রণজেন বিনাভবং ॥ ৫৭ ॥

তা বার্য্যাণা: পতিভি: পিতৃভিত্রাভৃতিতথা ।

ক্রকং গোণাকনা রাজে রমষ্টি রতিপ্রিয়া: ॥ ৫৮ ॥

গোহপি কৈশোরকবয়ে মানমন্ মর্ত্রন: ।

রেমে তাভিরমেয়াত্মা ক্রণাস্থ ক্রপিতাহিত: ॥" ৫৯ ॥

বিকুপুরাণম্, পঞ্চমাংশা, ১৩ আ: ।

"निर्यानाकान, नतकाटलात हिल्का, कृतकुमूपिनी, पिक् नकन शक्कारमापिछ, जुनमाना-भएक वनदाकि मरनादम, प्रिथेश कृष शांनीमिरगद महिए क्लेपा कदिए मानम कदिएन। বলরামের সহিত সৌরি অতীব মধুর স্ত্রীজনপ্রিয় নানাতন্ত্রীসম্মিলিত অফুটপদ সঙ্গীত গান করিলেন। রম্য গীতধ্বনি শুনিয়া তখন গৃহপরিত্যাগপুর্বক যথা মধুসুদন আছেন, সেইখানে গোলীগণ স্বরান্বিতা হইয়া আসিল। কোন গোণী তাঁহার লয়ানুগমনপূর্বক ধীরে ধীরে গায়িতে লাগিল। কেহ বা কৃষ্ণকৈ মনোমধ্যে স্মরণপূর্বক তাঁহাতে একমনা হইল। কেহ বা কৃষ্ণ কৃষ্ণ বলিয়া লক্ষিতা হইল। কেহ বা লক্ষাহীনা ও প্রেমাদ্ধা হইয়া তাঁহার পার্ষে আসিল। কেই বা গ্রহমধ্যে থাকিয়া বাহিরে গুরুজনকে দেখিয়া নিমীলিতলোচনা ইইয়া গোবিন্দকে তন্ময়ত্বের সহিত ধ্যান করিতে লাগিল। অক্সা গোপকক্সা কুফচিস্কাঞ্চনিত विभूगास्त्राप्त कीनभूना। रहेशा এवः कृष्ण्यक अश्रीखिररज् य मराष्ट्रः प्रकाश जारात आस्व পাতক বিলীন হইলে, পরভ্রম্বরূপ জগংকারণকে চিন্তা করিয়া পরোকার্থ জ্ঞানহৈতু মুক্তিলাভ করিল। গোবিন্দ শরচ্চজ্রমনোরম রাত্রিতে গোপীন্সন কর্তৃক পরিবৃত হইয়া রাসারম্ভরসৈ। সমুৎস্থক হইলেন। কৃষ্ণ অজ্ঞত চলিয়া গেলে গোপীগণ কৃষ্ণচেষ্টার অস্থুকারিণী হইয়া দলে नरन बन्नावनमर्था कितिया राष्ट्राहरू नानिन : এवः कृष्य निक्रकश्चमत्रा इट्डेबा श्रवन्नातरक এইরপ বলিতে লাগিল, 'আমি কৃষ্ণ, এই ললিতগতিতে গমন করিতেছি, তোমরা আমার গমন অবলোকন কর।' অক্সা বলিল, 'আমি কৃষ্ণ, আমার গান প্রবণ কর।' অপরা विनन, 'श्रुष्टे कानिया। এইখানে थाक, आमि कृष्ण,' এবং বাছ আকোটন-পূর্বক কৃষ্ণনীলার অমুকরণ করিল। আর কেহ বলিল, 'হে গোপগণ। ভোমরা নির্ভয়ে এইখানে থাক, বৃধা বৃষ্টির ভয় করিও না, আমি এইখানে গোবর্দ্ধন ধরিয়া আছি।' অক্সা কৃষ্ণশীলানুকারিণী

রাস কর্বে সৃত্যবিশেষ:—"ক্রোভব্যতিবক্তভানাং শ্রীপ্নোং বারতাং বক্তরিবলে অসতাং নৃত্যবিদ্যায়ঃ রালো নাব"
 ইতি ক্রিয়:।

গোপী বলিল, 'এই ধেছককে শামি নিশিপ্ত করিয়াছি, ভোমরা বদৃচ্ছাক্রমে বিচরণ কর।' এইরপে সেই সকল গোপী তৎকালে নানাপ্রকার কৃষ্ণচেষ্টাস্থবর্তিনী হইয়া ব্যব্যভাবে রম্য বুজাবন বনে সঞ্চরণ করিতে লাগিল ৷ এক গোপবরাজনা গোপী ভূমি দেখিয়া সর্কাজ পুলক-বোমাঞ্চিত হইয়া এবং নয়নোংপল বিৰুদ্ধিত ক্রিয়া বলিতে লাগিল, 'হে স্থি। দেখ, এই পালবছাত্শরেবাবত পদ্চিক্সকল লীলালত্তগামী কৃষ্ণের। কোন পুণাবতী মদালসা জাহার সলে গিয়াছে; তাহারই এই সকল খন এবং কুড পদচ্চত্তলি। সেই মহাস্থার (কুক্তের) পদ্চিক্তের অঞ্জাগ মাত্র এখানে দেখা বাইডেছে, অভএব নিশ্চিত দামোদর এইখানে উচ্চ পুলাসকল অবচিত করিয়াছেন। তিনি কোনও গোপীকে এইখানে বসিয়া अ পুলোর বারা অলম্বত করিয়াছিলেন। সে জন্মান্তরে সর্কাত্মা বিষ্কৃতে অচিত করিয়া থাকিবে। পুল্বছন্সমানে সে গর্বিতা হইয়া থাকিবে, তাই তাহাকে পরিত্যাগ করিয়া নন্দগোপস্ত এই পথে সমন করিয়াছেন দেখ। আর এই পাদাগ্রচিছ সকলের নিয়তা দেখিয়া ( বোধ হইতেছে ) নিত্তভারমন্ত্রা কেহ তাঁহার সকে গমনে অসমধা হইয়া গন্তব্যে ক্রত গমনের চেষ্টা করিয়াছিল। তে স্থি, আর এইখানে পদচিছ সকল দেখিয়া বোধ হইতেছে যে, সেই অনায়ত্তপদক্ষাসা গোপীকে তিনি হস্তে গ্রহণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। সে হস্তসংস্পর্শ পুরেই সেই ধুর্ষের স্বারা পরিত্যক্ত হইয়াছিল; কেন না এ পদচিক্ স্বারা দেখা যাইতেছে যে, সে নৈরাশ্যহেতু মন্দ্রগামিনী হইয়া প্রতিনিব্তা হইয়াছিল। আর সেই কৃষ্ণ নিশ্চিত ইহাকে বলিয়াছিলেন যে, শীজই গিয়া আমি ডোমার নিকট পুনর্ববার আসিতেছি। সেই জন্ম ইহার পদপদ্ধতি আবার ছরিত হইয়াছে। এখন গহনে কৃষ্ণ প্রবেশ করিয়াছেন বোধ হয়, কেন না আর পদচিত দেখা যায় না। এখানে আর চন্দ্রকিরণ প্রবেশ করে না। আইস कितिया याई।"

"অনস্থর গোপীগণ দেখিল, বিকাশিতমুখপদ্ধজ ত্রৈলোক্যের রক্ষাকর্ত্তা অক্লিষ্টকর্মা কৃষ্ণ আদিলেন। কেহ গোবিন্দকে আগত দেখিয়া অত্যস্ত হয়িত হইয়া কৃষ্ণ কৃষ্ণ বৃদ্ধ বাদিতে লাগিল, আর কিছুই বলিতে পারিল না। কোন গোপী ললাটফলকে ভ্রুভঙ্গ করিয়া, হরিকে দেখিয়া, তাঁহার মুখপদ্ধজ নেত্রভূগদ্বরের দ্বারা পান করিতে লাগিল। কেহ গোবিন্দকে দেখিয়া নিমীলিত লোচনে যোগার্টার স্থায় শোভিত হইয়া তাঁহার রূপ ধ্যান ক্লিত্ত্বলাগিল। অনস্তর মাধব ভাহাদিগকে অন্থনয়নীয় বিবেচনায় কাহাকে বা প্রিয়ালাপের

ক্ষেত্র ভালন করিলেন। করিলেন। করিলেন। করিলেন। করিলেন। করিলেন। করিলেন। করিলেন।

नाशितन। किन जारावा करका नार्व बाए ना, अक कात्म वित्र बारक, अवस्थ जिहे গোপীনিদের সহিত বাসমগুলবন্ধও হইল না ৷ পরে একে একে গোপীনিগকে হতের স্বারা এহণ করিলে ভাহারা ভাঁহার কর্মার্শে বিমীলিডচকু হইলে কৃষ্ণ বাস্যতলী প্রায়ত করিলেন। অতঃপর গোণীদিগের চঞ্চলবলয়শনিত এবং গোপীগণদীত শরংকাব্যগানের वाता चहुवाक तामकोकार किनि धार्क वरेलन। कुक नतकता क कोहरी ल कुपर সম্ভীয় কান করিবেন। বোণীপৰ পুন:পুন: এক কুক্সনামই গায়িতে কাজিল। এক বোণী नर्धनजनिक आम आक इरेश इक्षणनगरसनिविधि बाइलका व्यूक्तरनत करक सालिक করিল। কণ্টভার নিপুণা কোন গোণী কৃষ্ণীভের স্বভিক্তের বাছবারা ভারতে আলিকন করিয়া মধুসুদনকে চুখিত করিল। কৃক্ষের ভুজ্বর কোন গোণীর কুণোলসংক্ষেত্রাপ্ত रहेश शुन्दकानगमञ्जल मास्त्रांत्रानात्र अन्त्र द्यमासूरमम् द्यास रहेन। जात्रकत स्वनित्ज কৃষ্ণ যাবংকাল রাসগীত গায়িতে লাগিলেন, ভাবংকাল গোপীগণ 'নাধু কৃষ্ণ, সাধু কৃষ্ণ' বলিরা षिक्ष গায়িল। কৃষ্ণ গেলে ভাহারা গমন করিছে লাগিল, কৃষ্ণ আবর্ত্তন করিলে ভাহারা সমূধে আসিতে লাগিল, এইরপ প্রতিলোম অন্তলোম গতির বারা গোপালনাগ্র হরিকে ভক্ষনা করিল। মধুসুদন গোণীদিগের সহিত সেইখানে ক্রীড়া করিলেন। ভাহারা তাঁহাকে বিনা, ক্রণমাত্রকে কোটি বংসর মনে করিতে লাগিল। জৌড়াছুরাগিণী গোপালনাগণ পতির ষারা, পিতার ষারা, আতার যারা নিবারিত হইরাও রাত্রিকালে কুঞ্চের সহিত ক্রীড়া कतिल। मळ्थ्यःत्रकाती अत्मत्राचा मधुरूतम् चालमात्क कित्नात्रवत्रक सानिया, तात्व তাহাদিগের সহিত ক্রীড়া করিলেন।"

এই অম্বাদ সম্বন্ধ একটি কথা বস্তব্য এই ষে, "রম্"-ধাতৃনিশার শব্দের অর্থে আমি ক্রীড়ার্থে "রম্" ধাতৃ বৃধিয়াছি; যথা, "রতিপ্রিয়া" অর্থে আমি ক্রীড়ার্রাগিনী' বৃধিয়াছি। আদৌ "রম্" ধাতৃ ক্রীড়ার্থেই ব্যবহৃত। উহার যে অর্থান্তর আছে, তাহা ক্রীড়ার্থ হইতেই পশ্চাং নিম্পার হইয়াছে। 'রতি' ও 'রতিপ্রিয়' শব্দ এই অর্থে যে ক্ষেলীলায় সচরাচর ব্যবহৃত হইয়া থাকে, ভাহাত অনেক উদাহরণ আছে। পাঠক হরিবংশের সপ্রবৃত্তিম পুত্তকান্তরে অইবৃত্তিম মধ্যায়ে এইরূপ প্রেয়াগ দেখিবেন। ওথায়

স জন বরসা জুলার্থসগালৈ সন্থানত।
 রেখে বৈ বিবসং কুকা পুরা বর্ত্তরা থবা।
 তং নীর্মানং রোগালা: কুকং ভার্ত্তরানিন্দৃ।
 রময়ির স বর্ত্তরা বলৈতে নীত্রনিক্তরা।

क्ष्मेणानिम क्षानामनगरक 'विविधार' (नानाम प्रमा क्षेत्रारक । 'व्यान क्षरे व्यवस्थ क्ष्मार क्षाप्त नवक, (क्ष्माना, 'व्यान' क्ष्मिक क्षाप्तिक व्याप्ति क्षाप्तिक क्ष्मार क्ष्मान क्ष्मान स्थाप क्षेत्रस्य क्ष्मिक्षाः मा द्वारा क्षाप्तिक स्थाप्ता आत्मन सर्व कि, क्षारा क्षित वाणी वृत्रावेद्यारकम्य किमिनासम्बद्धाः

্ৰাজ্যক্তিক ক্ষেত্ৰালাং শ্ৰীপুংশাং গাৰ্ভাং মঞ্জীয়ণেশ শ্ৰম্ভাং সূক্ষাবিলোলো বালো নাম 🔭

ক্ষরিতে জারিতে এবং ব্রুড়া করে, তাহার নাম রাস। বালকবালিকার এরণ ব্রুড়া করে আমরা দেখিয়াছি, এবং বাহারা বাল্য অভিক্রম করিয়াছে, তাহারাও দেশবিশেবে এরণ বৃত্য করে তান্যাছি। ইহাতে আদিরসের নামগন্ধও নাই।

'রাস' একটা থেলা, এবং 'রতি' শব্দে খেলা। অতএব রাসবর্ণনে 'রতি' শব্দ ব্যবস্থত হইলে অমুবাদকালে তংগুতিশন্দ্ররূপ 'ক্রীড়া' শব্দই ব্যবহার করিতে হয়।

এই রাসলীলার্ডান্ত কিয়ংপরিমাণে ছর্কোধা। ইহার ভিতরে যে গৃঢ় তাংপর্য্য আছে, তাহা আমি গ্রন্থান্তরে পরিকৃট করিয়াছি। কিন্তু এখানে এ তত্ত্ব অসম্পূর্ণ রাখা অন্তুচিত, এজক্ত যাহা বলিয়াছি, তাহা পুনরুক্ত করিতে বাধ্য হইতেছি।

আমি "ধর্মজেম" গ্রন্থে বলিয়াছি যে, মন্তুম্বছই মনুয়ের ধর্ম। সেই মনুয়াছ বা ধর্মের উপাদান আমাদের বৃত্তিগুলির অনুশীলন, প্রাক্ত্রন ও চরিতার্থিতা। সেই বৃত্তিগুলিকে শারীরিকী, জ্ঞানার্ক্তনী, কার্য্যকারিণী এবং চিত্তরঞ্জিনী এই চারি গ্রেণীতে বিভক্ত করিয়াছি। যে সকল বৃত্তির ছারা সৌন্দর্য্যাদির পর্য্যালোচনা করিয়া আমরা নির্মাল এবং অতুলনীয় আনন্দ অনুস্ত করি, সেই সকলের নাম দিয়াছি চিত্তরঞ্জিনী বৃত্তি। তাহার সম্যক্ অনুশীলনে, সচিদানন্দ্রম জগৎ এবং জগন্ময় সচিদানন্দের সম্পূর্ণ স্বরূপান্তুতি হইতে পারে। চিত্তরঞ্জিনীবৃত্তির অনুশীলন অভাবে ধর্মের হানি হয়। যিনি আদর্শ মনুয়, তাঁহার কোন বৃত্তিই অননুশীলিত বা ক্র্প্তিহীন থাকিবার সন্তাবনা নাই। এই রাসলীলা কৃষ্ণ এবং গোপীগণ কৃত সেই চিত্তরঞ্জিনীবৃত্তি অনুশীলনের উদাহরণ।

কৃষ্ণ-পক্ষে ইহা উপভোগমাত্র, কিন্তু গোপী-পক্ষে ইহা ঈশ্বরোপাসনা। এক দিকে অনস্তুসুন্দরের সৌন্দর্য্যবিকাশ, আর এক দিকে অনস্তস্থন্দরের উপাসনা। চিত্তরঞ্জিনীবৃত্তির

অত্তে অ পরিগায়ন্তি গোপা ম্দিতমানসাং। গোপালাঃ কৃষ্ণেবাজে গায়ন্তি অ রতিপ্রিয়াঃ।"

এই তিন লোকে "রম্" থাতু হইতে নিম্পান শল তিনবার ব্যবহৃত হইলাছে। বধা, "রেমে", "রমন্তি", "রতিশ্রিলা"। তিন বারই স্রীড়ার্বে, অর্থান্তর কোন নতেই ঘটান বায় না। কেন না গোপাল্ডিলের কথা হইতেছে। চরম অক্লীলম সেই বৃত্তি আহি কিন্তুৰ নিৰ্দেশ্য কলাও আটাম ভারতে লাগণের লাননার্গ নিৰ্দিশ্য কেন না, বেলালির অধ্যান নিৰ্দিশ্য আটামানিক করেন নিৰ্দিশ্য আটামানিক করেন নিৰ্দিশ্য কিছিল। আজি করিব করিব করিব করিব করিব করিব। আজি করিব নাল করেন করিবলা আজি লাবে। কিছু লোলব্যের নোহন্দিউ যে লছুরাল, ভাহা মহুরে সর্বাপেকা বলবান। অজ্ঞার অনভ্তম্মানের লোলব্যের বিকাশ ও ভাহার আরাধনাই জীলাভির জীবনসার্থকভার কুশ্য উপাছ্যে এই তথাত্মক মপকই রাসলীলা। অভ্ঞাকভির সমস্ত সৌলব্যা তাহাতে বর্তমান। শরংকালের পূর্ণকে, শরংপ্রবাহপরিপূর্ণা ভামলসলিলা বমুনা, প্রাকৃতিক কুমমুবাসিত কুঞ্জবিহসমক্জিত বুলাবন-বনহলী, এবং ভগ্মব্যে অনভ্যমুন্দরের অল্লীরে বিকাশ। ভাহার সহায় বিশ্বমোহিনী কৃষ্ণীতি। এইরূপ সর্ব্ব-প্রকার চিত্তরশ্বনের বারা গোলীগণের ভক্তি উল্লিকা হইলে, ভাহারা কৃষ্ণান্ত্রাণিণী হইয়া আপনাদিগকেই কৃষ্ণ বলিয়া জানিতে লাগিল, কৃষ্ণের কথিত্ব্য কথা কহিতে লাগিল, এবং কেবল জগদীখনের সৌল্লর্যের অহুরাগিণী হইয়া জীবাত্মা প্রমাত্মায় যে অভেদ জ্ঞান, যাহা যোগীর যোগের এবং জ্ঞানীর জ্ঞানের চরমোদ্বেশ্য, ভাহা প্রাপ্ত হইয়া ঈশ্বরে বিলীন হইল।

ইহাও আমাকে স্থীকার করিতে হয়, ব্বক ব্বতী একতা হইয়া নৃত্যগীত করা আমাদিগের আধুনিক সমাজে নিন্দনীয়। অস্থান্ত সমাজে— ব্যা ইউরোপে— নিন্দনীয় নহে। বোধ হয়, যখন বিষ্ণুপুরাণ প্রণীত হইয়াছিল, তখনও সমাজের এইরূপ অবস্থা ছিল, এবং পুরাণকারেরও মনে মনে বিশ্বাস ছিল যে, কার্য্যটা নিন্দনীয়। সেই জক্তই তিনি লিখিয়া থাকিবেন যে,—

"তা বার্য্যাণাঃ পতিভিঃ পিতৃতিঃ লাতৃভিত্তথা।" এবং সেই জ্ব্যুই অধ্যায়শেষে কুফের দোষক্ষালন জ্বন্থ লিখিয়াছেন,—

"তভর্ত্ব্ তথা তাহ্ম দর্কভূতের্ চেধর:।
আত্মন্থরপরপোহদৌ ব্যাপ্য বার্ত্বিব স্থিত: ॥
যথা সমতভূতের্ নভোহলি: পৃথিবী জলম্।
বায়ুশ্যাত্মা তথৈবাদৌ ব্যাপ্য দর্কমবস্থিত: ॥

তিনি তাহাদিগের ভর্ত্গণে এবং তাহাদিগেতে ও সর্বভৃতেতে, ঈশ্বরও আত্মস্বরূপ রূপে সকলই বায়ুর স্থায় ব্যাপিয়া আছেন। যেমন সমগ্র ভূতে, আকাশ, অগ্নি, পৃথিবী, জল এবং বায়ু, তেমনি তিনিও সর্বভূতে আছেন।

জনুহনি: ক্লাং ৰাণীং পাত্ৰা নামোনবেৰিভাং ।
ভানাং এবিভনীমভা বভিজাভা বৃলীকভাঃ।
ভাক বিজংগিরে কেশাঃ কুচাত্রে গোপবোবিভাম্।
এবং স কুকো গোপীনাং চক্রবালৈবলমভঃ।
শারদীব্ সচন্দ্রাভ নিশাস্থ মৃম্দে স্থবী এ

क्रतिवर्द्धः ११ व्यथायः ।

"कृष द्वार्त्व हत्यमात्र नवरयोवन (विकाम) प्रिया अवर त्रमा भातनीया निमा प्रिया क्तीएं। क्लिनारी ट्रेलन। क्थन अख्य एकरणामग्राकीर्व ताक्रभरथ क्लाउनर्भ द्यगंगरक বীর্য্যবান্ কৃষ্ণ বুদ্ধে সংযুক্ত করিভেন, কখনও বলদৃপ্ত গোপালগণকে যুদ্ধ করাইভেন, এবং কুন্তীরের স্থায় গোগণকে বনমধ্যে গ্রহণ করিতেন। কালজ কৃষ্ণ আপনার কিশোর বয়সের সম্মানার্থ যুবতী গোপক্যাগণের জ্বন্থ কাল নির্ণীত করিয়া রাত্রে তাহাদিগের সহিত আনন্দামুভঁব করিলেন। সেই গোপস্থুন্দরীগণ নয়নাক্ষেপ দ্বারা ধরাগত চন্দ্রের মত তাঁহার স্থার মুখমগুল পান করিল। সুবসন কৃষ্ণ, হরিতালার্জ পীত কৌযেয় বসন পরিহিত হইয়া কাস্ততর হইলেন। অঙ্গদসমূহ ধারণ পূর্বক বিচিত্র বনমালা দ্বারা শোভিত হইয়া গোবিন্দ সেই ব্রক্ত শোভিত করিতে লাগিলেন। সেই বাক্যালাপী কুষ্ণের বিচিত্র চরিত্র দেখিয়া ঘোষমধ্যে গোপকস্থাগণ তথন তাঁহাকে দামোদর বলিত; পয়োধরস্থিতিহেতু উদ্ধমুখ হৃদয়ের ষারা নিপীড়িত করিয়া সেই বরাঙ্গনাগণ ভামিতচক্ষু বদনের ষারা তাঁহাকে দেখিতে লাগিল। ক্রীড়ালুরাগিণী গোপাঙ্গনাগণ পিতা, ভ্রাতা ও মাতা কর্তৃক নিবারিত হইয়াও রাত্রে কৃঞ্জের নিকট গমন করিল। ভাহারা সকলে শ্রেণীবদ্ধ হইয়া সাজিয়া, মনোহর ফ্রীড়া করিল: এবং যুগ্মে যুগ্মে কৃষ্ণচরিত গান করিল। বরাঙ্গনা তরুণীগণ কৃষ্ণলীলামুকারিণী, কৃষ্ণে প্রণিহিতলোচনা, এবং কৃষ্ণের গমনামুগামিনী হইলু। কোন কোন বন্ধবালা হস্তাগ্রে ভালকুট্টনপূর্ব্বক কৃষ্ণচরিত আচরিত করিতে লাগিল। ব্রজযোষিদগণ, কুষ্ণের নৃত্য, গীত. বিলাসন্মিতবীক্ষণ অমুকরণপূর্বেক, সানন্দে ক্রীড়া করিতে লাগিল। কৃষ্ণপরায়ণা বরাঙ্গনাগণ ভাবনিস্থন্দমধুর গান করত ত্রজে গিয়া সুখে বিচরণ করিতে লাগিল। সম্প্রমন্ত হস্তীকে করেণুগণ যেরূপ ক্রীড়া করায়, শুক্ গোময় দারা দিয়াক সেই গোপীগণ সেইরূপ কুষ্ণের অমুবর্ত্তন করিল। সহাস্থ্যবদনা কৃষ্ণমূগলোচনা অক্সা বনিতাগণ ভাবোংফুল্ল লোচনের ষারা কৃষ্ণকে অতৃপ্ত হইয়া পান করিতে লাগিল। ক্রীড়ালাল্সাত্ষিত। গোপকস্থাগণ রাত্রিতে অনম্প্রক্রীড়াসক্ত হইয়া অক্সবদাশ কৃষ্ণমুখমণ্ডল পান করিতে লাগিল। কৃষ্ণ হা হা ইতি শব্দ করিয়া গান করিলে কুফামুখনিঃস্ত দেই বাক্য, বরাঙ্গনাগণ আহলাদিত হইয়া

## दान्य पत्र : पर्व अजिल्क्स : जक्रामान्त्र

আহণ করিল। কেই সোলাঘোরিকালের ক্রীড়াঞ্জান্তিবাস্ত আকুলীর্ড সীমন্তবাস্তি কেনধাম কুচারো বিশ্রন্ত হইতে লাগিল। চক্রবালালয়ত একুক এইরাল নচ্জা নারণী নিশাতে স্থে গোণীদিগের সহিত আনন্দ করিতে লাগিলেন।

বিষ্ণপুরাণ হইতে রাসলীলাতত অহ্বাদ কালে 'রম্' ধাতু হইতে নিশার শব্দ সকলের বেরূপ ক্রীড়ার্ঘে অহ্বাদ করিয়াছি, এই অহ্বাদেও সেই সকল কারণে ঐ সকল শব্দের ক্রীড়ার্ঘ প্রতিশব্দ ব্যবহার করিয়াছি। জোর করিয়া বলা যাইতে পারে যে, অক্স কোন রূপ প্রতিশব্দ ব্যবহার হইতেই পারে না। যথা—

"তান্ত পংক্তীকৃতাঃ দর্বা রময়ন্তি মনোরমম্।"

এখানে ক্রীড়ার্থে ভিন্ন রত্যথে 'রময়ন্তি' শব্দ কোন রকমেই বুঝা যায় না। বাঁহারা অক্সরপ অফুবাদ করিয়াছেন, তাঁহারা পূর্বাপ্রচলিত কুসংস্কার বশত:ই করিয়াছেন।

, এই হল্লীষক্রীড়াবর্ণনা বিষ্ণুপুরাণকৃত রাসবর্ণনার অন্থগামী। এমন কি এক একটি লোক উভয় প্রস্থে প্রায় একই। যথা, বিষ্ণুপুরাণে আছে—

"তা বার্যমাণাঃ পতিভিঃ পিতৃতিঃ ভ্রাতৃভিন্তথা। কৃষ্ণং গোপাদনা বাজৌ মুগরত্তে বতিপ্রিয়াঃ॥"

হরিবংশে আছে---

"তা বার্য্যমাণা: পিতৃতি: ভ্রাতৃতি: মাতৃতিন্তথা। কৃষ্ণং গোপান্ধনা রাত্রৌ রময়স্থি রতিপ্রিয়া: ॥"

তবে বিষ্ণুপুরাণের অপেক্ষা হরিবংশের বর্ণনা সংক্ষিপ্ত। অস্থান্থ বিষয়ে সচরাচর সেরপ দেখা যায় না। সচরাচর দেখা যায়, বিষ্ণুপুরাণে যাহা সংক্ষিপ্ত, হরিবংশে তাহা বিস্তৃত এবং নানা প্রকার নৃতন উপস্থাস ও অলঙ্কারে অলঙ্কত। হরিবংশে রাসলীলার এইরপ সংক্ষেপবর্ণনার একটু কারণও আছে। উভয় গ্রন্থ সবিস্তারে তুলনা করিয়া দেখিলে বুঝা যায় যে, কবিছে, গাস্ভীর্য্যে, পাণ্ডিত্যে এবং উদার্য্যে হরিবংশকার বিষ্ণুপুরাণকারের অপেক্ষা অনেক লঘু। তিনি বিষ্ণুপুরাণের রাসবর্ণনাত নিগৃঢ় তাৎপর্য্য এবং গোপীগণকৃত ভক্তিযোগ দার। কৃষ্ণে একাত্মতাপ্রাপ্তি বৃষিতে পারেন নাই। তাহা না বৃষিতে পারিয়াই যেখানে বিষ্ণুপুরাণকার লিখিয়াছেন,—

"কাচিং প্রবিলস্থাতঃ পরিবভা চূচ্ছ তম্।" সেখানে হরিবংশকার লিখিয়া বসিয়াছেন,

"ভाषः भरवाधरवाखारेनकद्याखिः ममनीज्यन्।"

প্রভেদট্কু এই যে, বিষ্ণুপুরাণের চপলা বালিকা আনন্দে চঞলা, আর হরিবংশের এই গোশীগণ বিলাসিনীর ভাব প্রকাশ করিতেছে। হরিবংশকারের অনেক স্থলে বিলাস-প্রিয়তার মাত্রাধিক্য দেখা যায়।

আর আর কথা বিষ্ণুপ্রাণের রাসলীলা সম্বন্ধে বাহা বলিয়াছি, হরিবংশের এই হল্লীবক্রীড়া সম্বন্ধেও বর্ত্তে।

উপরিলিখিত লোকগুলি ভিন্ন হরিবংশে ব্রজগোপীদের সম্বন্ধে আর কিছুই নাই।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### ব্ৰহ্মগোপী-ভাগবত

#### বসহরণ

শ্রীমন্তাগবতে ব্রজগোপীদিগের সহিত শ্রীকৃষ্ণের সম্বন্ধ কেবল রাসন্ত্যে পর্যাপ্ত হয় নাই। ভাগবতকার গোপীদিগের সহিত কৃষ্ণলীলার বিশেষ বিস্তার করিয়াছেন। সময়ে সময়ে ভাহা আধুনিক রুচির বিরুদ্ধ। কিন্তু সেই সকল বর্ণনার বাহাদৃশ্য এখনকার রুচিবিগর্হিত হইলেও, অভ্যন্তরে অতি পবিত্র ভক্তিতত্ব নিহিত আছে। হরিবংশকারের স্থায় ভাগবতকার বিলাসপ্রিয়তা-দোবে দ্বিত নহেন। তাঁহার অভিপ্রায় অতিশয় নিগৃত্ত এবং অভিশয় বিশুদ্ধ।

দশম স্থানের ২১ অধ্যায়ে প্রথমত: গোপীদিগের পূর্বরাগ বর্ণিত হইয়াছে। তাহারা 
ক্রীকৃষ্ণের বেণুরব প্রবণ করিয়া মোহিতা হইয়া পরস্পরের নিকট কৃষ্ণানুরাগ ব্যক্ত করিতেছে। সেই পূর্বাভ্রাগবর্ণনায় কবি অসাধারণ কবিছ প্রকাশ করিয়াছেন। তার পর, 
তাহা স্পত্তীকৃত করিবার জন্ম একটি উপস্থাস রচনা করিয়াছেন। সেই উপস্থাস "বস্তুহরণ" 
বলিয়া প্রসিদ্ধ। বস্তুহরণের কোন কথা মহাভারতে, বিষ্ণুপ্রাণে বা হরিবংশে নাই, স্কুরাং 
উহা ভাগবতকারের কল্পনাপ্রস্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে হইবে। রুহান্তটা আধুনিক 
ক্রিটিরিক্তা হইলেও আমরা ভাহা পরিত্যাগ করিতে পারিভেছি না, কেন না ভাগবতব্যাব্যাত রাসলীলাকথনে আমরা প্রস্তুত, এবং সেই রাসলীলার সঙ্গে ইহার বিশেষ সম্বদ্ধ।

কৃষ্ণাত্মরাগবিবশা ব্রহ্মগোপীগণ কৃষ্ণকে পতিভাবে পাইবার জন্ম কাত্যায়নীব্রত ক্রিল। ব্রভের নিয়ম এক মাস। এই এক মাস তাহারা দলবদ্ধ হইয়া আসিয়া প্রত্যুবে যম্নাসলিলে অবগাহন করিত। জীলোকদিগের জলাবগাহন বিষয়ে একটা কুৎসিত প্রথা এ কালেও ভারতবর্ধের অনেক প্রদেশে প্রচলিত আছে। জীলোকেরা অবগাহনকালে নদীতীরে বজ্ঞগুলি ত্যাগ করিয়া, বিবজা হইয়া জলময়া হয়। সেই প্রথায়সারে এই বজালনাগণ কুলে বসন রক্ষা করিয়া বিবজা হইয়া অবগাহন করিত। মাসাস্তে যে দিন বড সম্পূর্ণ হইবে, সে দিনও তাহারা ঐরপ করিল। তাহাদের কর্মফল (উভয়ার্থে) দিবার জন্ম সেই দিন প্রীকৃষ্ণ সেইখানে উপস্থিত হইলেন। তিনি পরিত্যক্ত বজ্ঞালি সংগ্রহ করিয়া তীরস্থ কদস্বক্তে আরোহণ করিলেন।

গোণীগণ বড় বিপন্না হইবা। ভাহারা বিনাবন্ধে উঠিতে পারে না; এদিকে প্রাভঃসমীরণে জলমধ্যে দীতে প্রাণ যায়। ভাহারা কঠ পর্যন্ত নিময়া হইয়া, দীতে কাঁপিতে কাঁপিতে, কৃষ্ণের নিকট বন্তভিক্ষা করিতে লাগিল। কৃষ্ণ সহজে বন্ধ দেন না—গোণীদিগের "কর্মফল" দিবার ইচ্ছা আছে। ভার পর যাহা ঘটিল, ভাহা আমরা স্ত্রীলোক বালক প্রভৃতির বোষগম্য বালালা ভাষায় কোন মতেই প্রকাশ করিতে পারি না। অভএব মূল সংস্কৃতই বিনাহ্যবাদে উদ্বৃত করিলাম।

ব্ৰহুগোপীগণ কৃষ্ণকৈ বলিতে লাগিল :---

মাহনগং ভো: কথাখাত্ত নন্দগোপস্তং প্রিয়ন্।
জানীমোহক অজ্ঞাঘাং দেহি বাসাংসি বেপিডা: ।
ভামস্পর তে দাভা: ক্রবাম তবোদিতম্।
দেহি বাসাংসি ধর্মজ্ঞ নোচেপ্রাক্ত ক্রবাম হে।

শ্ৰীভগৰাহ্বাচ 🛚

ভবত্যো যদি মে দাক্ষে ময়োজঞ্চ করিপ্তথ ।
জ্ঞাগত্য স্থবাসাংসি প্রতীক্ষত শুচিশিতাঃ ।
নোচেরাহং প্রদাক্তে কিং কুদো রাজা করিপ্ততি ।
তত্যে জলাশরাং সর্বা দারিকাঃ শীতবে শতাঃ ।
পাণিত্যাং \* \* আছাল প্রোত্তেকঃ শীতকর্বিতাঃ ।
ভগবানাহ তা বীক্ষা শুদ্ধভাবপ্রসাদিতঃ ।
স্কেনে নিধার বাসাংসি প্রীতঃ প্রোবাচ সন্মিতম্ ।
বৃহং বিবল্লা মদপো ধুতল্লতা ব্যগাহতৈত্তত্ত্ব দেবহেলনম্ ।
বন্ধাঞ্চলিং মৃদ্ধাপস্তব্যেহংহসঃ কৃষ্ণা নমো \* বসনং প্রগৃত্তাম্ ।
ইত্যচ্যতেনাভিহিতং ব্লাবদা মন্তা বিবল্লাপ্রবনং প্রতচ্যতিম্ ।

ন্ত্ৰ বিভাগে প্ৰতিশ্ব বিভাগিত বিশ্ব কৰ্মণীং সাক্ষাংকৃতং নেম্বৰ্ভযুগ্ যতঃ ॥ ्र छाल्रशायनणा मृहे। जुनवान् स्ववकी एकः। বাসাংসি ভাভাঃ প্রায়জ্ঞং করুণন্তেন ভোবিতঃ ॥"

**बीमहागं**वजम्, ১•म सद्दाः, २२ व्यशाम ।

অম্বনিহিত ভক্তিতখটা এই। ঈশ্বরকে ভক্তি দারা পাইবার প্রধান সাধনা, ঈশ্বরে अवदार्शन ।

তগবদগীতায় জীকৃষ্ণ বলিয়াছেন—

"वः करतायि यमश्रामि यव्कृत्शयि ममामि यः। ষত্তপশ্ৰসি কৌস্কেয় তৎ কুরুষ মদর্পণম্॥"

গোপীগণ ঐক্তি সর্বার্পণ করিল। স্ত্রীলোক, যখন সকল পরিত্যাগ করিতে পারে, তখনও লক্ষা ত্যাগ করিতে পারে না। ধন ধর্ম কর্ম ভাগ্য-সব যায়, তথাপি স্ত্রীলোকের লক্ষা যায় না। লক্ষা জীলোকের শেষ রত্ব। যে জীলোক, অপরের জন্ম লক্ষা পরিত্যাগ করিল, সে তাহাকে সব দিল। এই স্ত্রীগণ ঐক্তিঞ্চ লজ্জাও অর্ণিত করিল। এ কামাতৃরার লজ্জার্পণ নহে--- লজ্জাবিবশার লজ্জার্পণ। অতএব তাহারা ঈশ্বরে সর্বব্যার্পণ করিল। কৃষ্ণও তাহা ভক্তাুপহার বলিয়া গ্রহণ করিলেন। তিনি বলিলেন, "আমাতে যাহাদের বৃদ্ধি আরোপিত হইয়াছে, তাহাদের কামনা কামার্থে কল্লিত হয় না। যব ভঞ্জিত এবং কাথিত হইলে, বীলতে সমর্থ হয় না।" অর্থাৎ যাহার। কৃষ্ণকামিনী তাহাদিগের কামাবশেষ হয়। আরও বলিলেন, "তোমরা যে জক্ত ত্রত করিয়াছ, আমি তাহা রাত্রে সিদ্ধ করিব।"

এখন গোপীগণ কৃষ্ণকে পতিষরপ পাইবার জ্যুই ব্রত করিয়াছিল। অভএব কৃষ্ণ, ভাহাদের কামনাপুরণ করিতে স্বীকৃত হইয়া, ভাহাদের পতিছ স্বীকার করিলেন। কাজেই বড় নৈতিক গোলযোগ উপস্থিত। এই গোপাঙ্গনাগণ পরপত্নী, তাহাদের পতিত স্বীকার করায়, পরদারাভিমর্থণ স্বীকার করা হইল। কুষ্ণে এ পাপারোপণ কেন ?

ইহার উত্তর আমার পক্ষে অতি সহজ। আমি ভ্রি ভ্রি প্রমাণের দারা ব্ঝাইয়াছি যে, এ সকল পুরাণকারকল্পিড উপস্থাসমাত্র, ইহার কিছু মাত্র সত্যতা নাই। কিন্তু পুরাণকারের পক্ষে উত্তর তত সহজ্ব নহে। তিনিও পরিক্ষিতের প্রশানুসারে ভক্মুখে একটা উত্তর দিয়াছেন। যথাস্থানে তাহার কথা বলিব। কিন্তু আমাকেও এখানে বলিতে ছইবে যে, হিন্দুধর্মের ভক্তিবাদামুসারে, কৃষ্ণকে এই গোণীগণপতিত অবশ্য স্বীকার করিতে হয়। ভগবদগীতায় কৃষ্ণ নিজে বলিয়াছেন,—

### ाँ दर क्या माह ब्यामस्य छा:चर्चाव क्यामहरू ।"

"বে বেভাবে আমাকে ভজনা করে, আমি ভাহাকে সেই ভাবে অন্তগ্রহ করি।"
অর্থাং যে আমার নিকট বিষয়ভোগ কামনা করে, তাহাকে আমি তাহাই দিই। যে
মোক্ষ কামনা করে, তাহাকে মোক্ষ দিই। বিষ্ণুপুরাণে আছে, দেবমাডা দিভি
কৃষ্ণ(বিষ্ণু)কৈ বলিতেছেন যে, আমি ভোমাকে পুত্রভাবে কামনা করিয়াছিলাম, এল্লন্ত ভোমাকে পুত্রভাবেই পাইয়াছি। এই ভাগবতেই আছে যে, বসুদেব দেবকী জগদীখরকে
পুত্রভাবে কামনা করিয়াছিলেন বলিয়াই তাঁহাকে পুত্রভাবে পাইয়াছেন। অতএব গোপীগণ
তাঁহাকে পতিভাবে পাইবার জন্ম যথোপযুক্ত সাধনা করিয়াছিল বলিয়া, কৃষ্ণকে তাহারা
পতিভাবে পাইল।

যদি তাই হইল, তবে তাহাদের অধর্ম কি ? ঈশ্বরপ্রাপ্তিতে অধর্ম আবার কি ? পাপের দ্বারা, পুণাময়, পুণাের আদিভূত স্বরূপ জগদীশ্বরকে কি পাওয়া যায় ? পাপ-পুণা কি ? যাহার দ্বারা জগদীশ্বরের সন্নিধি উপস্থিত হইতে পারি, তাহাই পুণা—তাহাই ধর্ম ; তাহার বিপরীত যাহা, তাহাই পাপ—তাহাই অধর্ম।

পুরাণকার এই তত্ত্ব বিশদ করিবার জন্ম পাপসংস্পর্শের পথমাত্র রাখেন নাই। তিনি ২৯ অধ্যায়ে বলিয়াছেন, যাহারা পতিভাবে কৃষ্ণকে কামনা না করিয়া উপপতিভাবে তাঁহাকে কামনা করিয়াছিল, তাহারা তাঁহাকে সশরীরে পাইল না; তাহাদের পতিগণ তাহাদিগকে আসিতে দিল না; কৃষ্ণচিস্তা করিয়া তাহারা প্রাণত্যাগ করিল।

"তমেব পরমাত্মানং জারবৃদ্যাপি সক্ষতা:। জহগুণময়ং দেহং সহাঃ প্রকীণবদ্ধনা:॥"

20139120

কৃষণতি ভিন্ন অশু পতি যাহাদের শ্বরণ মাত্রে ছিল, কান্ধেই তাহারা কৃষ্ণকে উপপতি ভাবিল। কিন্তু অশু পতি শ্বতিমাত্রে থাকায়, তাহারা কৃষ্ণ সম্বন্ধে অনক্ষচিন্তা হইতে পারিল না। তাহারা সিদ্ধ, বা ঈশ্বরপ্রান্তির অধিকারিণী হইল না। যতক্ষণ জারবৃদ্ধি থাকিবে, ততক্ষণ পাপবৃদ্ধি থাকিবে, কেন না জারামুগমন পাপ। যতক্ষণ জারবৃদ্ধি থাকিবে, ততক্ষণ কৃষ্ণে ঈশ্বরজ্ঞান হইতে পারে না—কেন না, ঈশ্বরে জারজ্ঞান হয় না—ততক্ষণ কৃষ্ণকামনা, কামকামনা মাত্র। ঈদৃশী গোপী কৃষ্ণপরায়ণা হইলেও সশ্বীরে কৃষ্ণকে পাইতে অযোগ্যা।

অতএব এই পভিভাবে কাণীধরকে পাইবার কামনায় গোণীদিগের পাপমাত্র রহিল না। গোণীদিগের বহিল না, কিন্তু কৃষ্ণের ? এই কথার উদ্ভবে বিফুপুরাণকার যাহা বলিয়াছেন, ভাগবতকারও তাহাই বলিয়াছেন। ঈশ্বরের আবার পাপপুণ্য কি ? তিনি আমাদের মত শরীরী নহেন, শরীরী ভিন্ন ইন্দ্রিয়পরতা বা তজ্জনিত দোষ ঘটে না। তিনি সর্বস্তুতে আছেন, গোণীগণেও আছেন, গোণীগণের স্বামীতেও আছেন। তাহার কর্তৃক পরদারাভিমর্থণ সম্ভবে না।

এ কথার আমাদের একটা আপত্তি আছে। ঈশ্বর এখানে শরীরী, এবং ইন্দ্রির-বিশিষ্ট। যথন ঈশ্বর ইজ্ঞাক্রেমে মানবশরীর গ্রহণ করিয়াছেন, তথন মানবধর্মাবলস্থী হইয়া কার্য্য করিবার জক্মই শরীর গ্রহণ করিয়াছেন। মানবধর্মীর পক্ষে গোপবধ্গণ পরস্ত্রী, এবং তদভিগমন পরদারপাপ। কৃষ্ণই গীতায় বলিয়াছেন, লোকশিক্ষার্থ তিনি কর্ম্ম থাকেন। লোকশিক্ষক পারদারিক হইলে, পাপাচারী ও পাপের শিক্ষক হইলেন। অতএব পুরাণকারকৃত দোষক্ষালন খাটে না। এইরপ দোষক্ষালনের কোন প্রয়োজনও নাই। ভাগবতকার নিজেই কৃষ্ণকে এই রাসমগুলমধ্যে জিভেক্সিয় বলিয়া পরিচিত করিয়াছেন। যথা—

এবং শশাক্ষাংশুবিরান্ধিতা নিশাং স সত্যকামোহস্থরতাবলাগণঃ। সিষেব আত্মগুরুক্দ্রসৌরতঃ সর্বাঃ শরংকাব্যক্থারসাশ্রয়াঃ॥ শ্রীমন্তাগ্যতম্, ১০ স্ক, ৩৩ অঃ, ২৬।

তবে, বিষ্ণুপুরাণকারের অপেক্ষাও ভাগবতকার প্রগাঢ়তায় এবং ভক্তিতত্ত্বর পারদর্শিতায় অনেক প্রেষ্ঠ। স্ত্রীঞ্চাতি, জগতের মধ্যে পতিকেই প্রিয়বস্তু বলিয়া জ্ঞানে; যে স্ত্রী, জগদীশ্বরে পরমভক্তিমতী, সে সেই পতিভাবেই তাঁহাকে পাইবার আকাজ্ঞা করিল —ইংরেজি পড়িয়া আমরা যাই বিল—কথাটা অতি রমনীয়!—ইহাতে কত মন্থ্যু-ক্রুয়াভিজ্ঞতার এবং ভগবন্ধক্তির সৌন্দর্য্য্রাহিতার পরিচয় দেয়। তার পর যে পতিভাবে তাঁহাকে দেখিল, সেই পাইল,—বাহার জারবৃদ্ধি রহিল, সে পাইল না, এ কথাও ভক্তির ঐকান্তিকতা ব্বাইবার কি স্থলর উদাহরণ! কিন্তু আর একটা কথায় পুরাণকার বড় গোলযোগের প্রপাত করিয়াছেন। পতিছে একটা ইল্রিয়সম্বন্ধ আছে। কাজে কাজেই সেই ইল্রিয়সম্বন্ধ ভাগবতোক্ত রাসবর্ধনের ভিতর প্রবেশ করিয়াছে। ভাগবতোক্ত রাস, বিষ্ণুপুরাণের ও হরিবংশের রাসের ভায় কেবল নৃত্যুগীত নয়। যে কৈলাসন্ধিয়ের তপ্শী কপন্দীর রোধানলে ভশ্মীভূত, সে বৃন্দাবনে কিশোর রাসবিহারীর পদাশ্রয়ে পুনজ্জীবনার্থ

ধুমিত। অনক এখানে প্রবেশ করিয়াছেন। পুরাণকারের অভিপ্রায় কর্ম্বা নয়; ঈশ্বর-প্রাণ্ডিজনিত মুক্ত জীবের বে আনন্দ, যে যথা মাং প্রপদ্ধন্তে তাংতথৈব ভলাম্যুহম্ ইভি বাক্য শ্বরণ রাখিয়া, তাহাই পরিস্টু করিতে গিয়াছেন। কিন্তু লোকে ভাহা বৃশিল না। তাহার রোপিত ভগবন্তজিপকজের মূল, অভল জলে ভূবিয়া রহিল—উপরে কেবল বিকশিত কামকু শুমদাম ভাসিতে লাগিল। যাহারা উপরে ভাসে—ভলায় না, তাহারা কেবল দেই কু শুমদামের মালা গাঁথিয়া, ইল্রিয়পরতাময় বৈষ্ণবর্দ্ধ প্রস্তুত করিল। যাহা ভাগবতে নিগৃত্ ভক্তিতব, জয়দেব গোবামীর হাতে তাহা মদনধর্মোৎসব। এত কাল, আমাদের জয়ভ্মি সেই মদনধর্মোৎসবভারাক্রান্ত। তাই কৃষ্ণচরিত্রের অভিনব ব্যাখ্যার প্রয়োজন হইয়াছে। কৃষ্ণচরিত্র, বিশুক্তিতায়, সর্ববিশ্বনয়রেছ জগতে অভূল্য। আমার ল্লায় অক্ষম, অধম ব্যক্তি সেই পবিত্র চরিত্র গীত করিলেও লোকে তাহা শুনিবে, তাই এই অভিনব কৃষ্ণগীতি রচনায় সাহস করিয়াছি।

### অপ্তম পরিচ্ছেদ

#### বৰগোপী—ভাগবত

#### বাদ্ধণক্যা

বস্ত্রহরণের নিগ্ঢ় তাৎপর্য্য আমি যেরূপ বুঝাইয়াছি, তৎসম্বন্ধে একটা কথা বাকি আছে।

### "যৎ করোবি যদগ্রাসি ষজুহোবি দদাসি হৎ। যত্তপত্তসি কৌজেয় তৎ কুক্সম মদর্শণম ১°

ইতি বাক্যের অন্নবর্তী হইয়া যে জগদীশ্বরে সর্বব্দ অর্পণ করিতে পারে, সেই ঈশ্বরকে পাইবার অধিকারী হয়। বস্ত্রহরণকালে ব্রহ্পগোপীগণ জ্রীকৃষ্ণে সর্ব্বার্পণ ক্ষমতা দেখাইল, এজস্ম তাহারা কৃষ্ণকে পাইবার অধিকারিণী হইল। আর একটি উপস্থাস রচনা করিয়া ভাগবতকার এই তত্ত্ব আরও পরিষ্কৃত করিয়াছেন। সে উপস্থাস এই,—

একদা গোচারণকালে বনমধ্যস্থ গোপালগণ অত্যন্ত কুধার্ড হইয়া কৃষ্ণের নিকট আহার্য্য প্রার্থনা করিল। অদ্ববর্ত্তী কোন স্থানে কতকগুলি আহ্নণ যজ্ঞ করিতেছিলেন। কৃষ্ণ গোপালগণকে উপদেশ করিলেন যে, সেইখানে গিয়া আমার নাম করিয়া অন্নভিক্ষা চাধা গোপালেরা যক্তছলে গিয়া কৃষ্ণের নাম করিয়া অয়ভিকা চাহিল। আমাণেরা ভাহাদিগকে কিছু না দিয়া তাড়াইয়া দিল। গোপালগণ কৃষ্ণের নিকট প্রত্যাগমন করিয়া দেই সকল কথা জানাইল। কৃষ্ণ তখন বলিলেন যে, ভোমরা পুনর্বার যক্তছলে গিয়া অভ্যন্ত্রাসিনী আহ্মণকভাদিগের নিকট আমার নাম করিয়া অয়ভিকা চাও। গোপালেরা ভাহাই করিল। আহ্মণকভাগণ কৃষ্ণের নাম গুনিয়া গোপালিগকে প্রভুত অরব্যঞ্জন প্রদান করিল, এবং কৃষ্ণ অদ্বে আছেন শুনিয়া ভাহার দর্শনে আসিল। ভাহারা কৃষ্ণকে ঈয়র বিলয়া জানিয়াছিল। তাহারা কৃষ্ণকে দর্শন করিলে কৃষ্ণ তাহাদিগকে গৃহে যাইতে অমুমঙি করিলেন। আহ্মণকভাগণ বলিলেন, "আমরা আপনার ভক্ত, আমরা পিতা, মাতা, আতা, পুতাদি ত্যাগ করিয়া আসিয়াছি—ভাহারা আর আমাদিগকে প্রহণ করিবেন না। আমরা আপনার পাদাগ্রে পতিত হইডেছি, আমাদিগের অভা গতি আপনি বিধান কর্ণন।" কৃষ্ণ ভাহাদিগকে গ্রহণ করিলেন না, বলিলেন, "দেখ অঙ্গসঙ্গই কেবল অনুরাগের কারণ নহে। ভোমরা আমাতে চিন্ত নিবিষ্ট কর, আমাকে অচিরে প্রাপ্ত হইবে। আমার শ্রবণ, দর্শন, ধ্যান, অমুকীর্ডনে আমাকে পাইবে—সমিকর্ষে সেরপ পাইবে না। অতএব তোমরা গৃহে ফিরিয়া যাও।" ভাহারা ফিরিয়া গেল।

এখন এই ব্রাহ্মণক্ষ্যাগণ কৃষ্ণকে পাইবার যোগ্য কি করিয়াছিলেন? কেবলমাত্র পিত্রাদি স্কলন ত্যাগ করিয়া আসিয়াছিলেন। কৃষ্ণটাগণ সামাস্ত জারার্গমনার্থেও তাহা করিয়া থাকে। ভগবানে সর্ব্বার্থণ তাঁহাদিগের হয় নাই, সিদ্ধ হইবার তাঁহারা অধিকারিণী হন নাই। অত এব সিদ্ধ হইবার প্রথম সোপান প্রবণ-মনন-নিদিধ্যাসনাদির জম্ম তাঁহাদিগকে প্রত্যাখ্যান করিলেন। পবিত্রত্রাহ্মণকুলোভূতা সাধনাভাবে যাহাতে অধিকারিণী হইল না, সাধনাপ্রভাবে গোপক্ষ্যাগণ তাহাতে অধিকারিণী হইল। প্রব্রাগবর্ণনিস্থলে, ভাগবতকার গোপক্ষ্যাদিগের প্রবণ মনন নিদিধ্যাসন সবিস্তারে বৃশ্বাইয়াছেন।

একণে আমরা ভাগবতে বিখ্যাত রাসপঞ্চাধ্যায়ে আসিয়া উপস্থিত হইলাম। কিন্তু এই রাসলীলাতত্ব বস্ত্রহরণোপলকে আমি এত সবিস্তারে বুঝাইয়াছি যে, এই রাসপঞ্চাধ্যায়ের কথা অতি সংক্ষেপে বলিলেই চলিবে।

# And Places

# ভাইনাৰ কুলা নিৰ্ভাগ কৰা পৰ্যা ভাল লা **অৰ্থাপী—ভাগৰত** পৰ্যা এই বিভাগ কুলা কিছুৰ কৰিছে ৷

# ्रक्ष्याद्वार के एक्ष्य स्टब्स्स करें के प्र**ामितीना**

ভাগবতের দশম ক্ষমে ২৯।৩০।৩১।৩৩ এই পাঁচ অধ্যায় রাসপঞ্চাধ্যায়। প্রথম অর্থাৎ উনত্রিংশ অধ্যায়ে শারদ পূর্ণিমা রজনীতে শ্রীকৃষ্ণ মধুর বেণুবাদন করিলেন। পাঠকের স্মরণ হইবে যে, বিষ্ণুপুরাণে আছে তিনি কলপদ অর্থাৎ অক্টপদ গীত করিলেন। ভাগবতকার সেই 'কল' শব্দ রাখিয়াছেন, যথা "জ্বগৌ কলম্"। টীকাকার বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্ত্তী এই "কল" শব্দ হইতে কৃষ্ণমন্ত্রের বীজ 'ক্লীং' শব্দ নিষ্পন্ন করিয়াছেন। তিনি উহাকে কামগীত বলিয়াছেন। টীকাকারদিগের মহিমা অনস্তঃ পুরাণকার স্বয়ং ঐ গীতকে অনক্রবর্জনম্'বলিয়াছেন।

বংশীক্ষনি শুনিয়া গোপাঙ্গনাগণ কৃষ্ণদর্শনে ধাবিতা হইল। পুরাণকার তাহাদিগের স্বরা এবং বিজ্ঞম যেরূপ বর্ণনা করিয়াছেন, তাহা পাঠ করিয়া কালিদাসকৃত পুরস্ত্রীগণের স্বরা এবং বিজ্ঞমবর্ণনা মনে পড়ে। কে কাহার অমুকরণ করিয়াছে তাহা বলা যায় না।

গোলীগণ সমাগতা হইলে, কৃষ্ণ যেন কিছুই জ্ঞানেন না, এই ভাবে তাহাদিগকে বিলিলেন, "ভোমাদিগের মঙ্গল ত ? ভোমাদিগের প্রিয় কার্য্য কি করিব ? ব্রক্তের কৃশল ত ? ভোমরা কেন আসিয়াছ ?" এই বিলিয়া আবার বলিতে লাগিলেন যে, "এই রজনী ঘোররূপা, ভীষণ পশু সকল এখানে আছে, এ স্ত্রীলোকদিগের থাকিবার যোগ্য স্থান নয়। অতএব ভোমরা ব্রজে ফিরিয়া যাও। ভোমাদের মাতা পিতা পুত্র ল্রাভা পতি ভোমাদিগকে না দেখিয়া ভোমাদিগের অরেষণ করিতেছে। বন্ধুগণের ভয়েয়ংপত্তির কারণ হইও না। রাকাচক্রবিরঞ্জিত যম্নাসমীরণলীলাকম্পিত ভরুপল্লবশোভিত কৃষ্ণমিত বনদেখিলে ত ? এখন হে সতীগণ, অচিরে প্রতিগমন করিয়া পতিসেবা কর। বালক ও বংস সকল কাঁদিভেছে, তাহাদিগকে হয়পান করাও। অথবা আমার প্রতি সেহ করিয়া, স্লেহের বলীভূতবৃদ্ধি হইয়া আসিয়া থাকিবে। সকল প্রাণীই আমার প্রতি এইরূপ প্রীতি করিয়া থাকে। কিন্তু হে কল্যাণীগণ! পতির অকপট শুক্রামা এবং বন্ধুগণের ও সন্তানগণের অন্থপোষণ ইহাই স্ত্রীলোকদিগের প্রধান ধর্ম্ম। পতি হংশীলই হউক, হর্ভগই হউক, জড় হউক, রোগী বা অধনী হউক, যে স্ত্রীগণ অপাতকী হইয়া উভয় লোকের মঙ্গল কামনা করে, ভাহাদিগের দ্বারা সে পতি পরিত্যাজ্য নয়। কুলন্ত্রীদিগের উপপত্য অন্ধর্যা,

অযশন্তর, অতি তুদ্ধ, ভয়াবহ এবং সর্ব্বে নিন্দিত। প্রবণে, দর্শনে, ধ্যানে, অনুকীর্ত্তনে মন্তাবোদয় হইতে পারে, কিন্তু সন্নিকর্ষে নহে। অতএব তোমরা খরে কিরিয়া যাও।"

কুষ্ণের মুখে এই উক্তি সন্ধিবিষ্ট করিয়া পুরাণকার দেখাইতেছেন যে, পাতিব্রত্যধর্মের মাহাত্ম্যের অনভিজ্ঞতা অথবা তংপ্রতি অবজ্ঞাবশত: তিনি কৃষ্ণগোপীর ইন্দ্রিয় সম্বন্ধীয় বর্ণনে প্রযুদ্ধ নহেন। তাঁহার অভিপ্রায় পূর্বে বুঝাইয়াছি। কৃষ্ণ বাহ্মণক্সাদিগকেও ঐরপ কথা বলিয়াছিলেন। শুনিয়া তাহারা ফিরিয়া গিয়াছিল। কিন্তু গোপীগণ ফিরিল না। ডাহারা কাঁদিতে লাগিল। তাহারা বলিল, "এমন কথা বলিও না, তোমার পাদমূলে সর্কবিষয় পরিত্যাগ করিয়াছি। আদিপুরুষদেব যেমন মুমুক্কে পরিত্যাগ করেন না, তেমনি আমরা ত্রবপ্রহ হইলেও, আমাদিগকে ত্যাগ করিও না। তুমি ধর্মজ্ঞ, পতি অপতা সুদ্ধং প্রভৃতির অমুবর্তী ক্রীলোকদিগের অধর্ম বলিয়া যে উপদেশ দিতেছ, ভাহা ভোমাভেই বর্তিভ হউক। কেন না, তুমি ঈশর। তুমি দেহধারীদিগের প্রিয় বন্ধু এবং আলা। হে আলন্। বাহার। কুশলা, তাহার। নিত্যপ্রিয় যে তুমি সেই তোমাতেই রভি ( আত্মরতি ) ক্রিয়া থাকে। ছ:খদায়ক পতিস্তাদির দারা কি হইবে ?" ইত্যাদি। এই সকল বাক্যে পুরাণকার বুঝাইয়াছেন যে, গোপীগণ কৃষ্ণকে ঈশ্বর বলিয়া ভঙ্কনা করিয়াছিল, এবং ঈশ্বরার্থেই স্থামিত্যাগ করিয়াছিল। তার পর আরও কতকগুলি কথা আছে, যাহা শারা কবি বুঝাইতেছেন যে, কৃষ্ণের অনস্ত সৌনদর্য্যে মুগ্ধা হইয়াই, গোপীগণ कृष्णासूनातिनी। তাহার পরে পুরাণকার বলিতেছেন যে, এীকৃষ্ণ স্বয়ং আত্মারাম অর্থাৎ আপনাতে ভিন্ন তাঁহার রতি বিরতি আর কিছুতেই নাই, তথাপি এই গোপীগণের বাক্যে সমষ্ট হট্যা তিনি তাহাদিগের সহিত ক্রীড়া করিলেন; এবং তাহাদিগের স্তিত গান করত: যমুনাপুলিনে পরিভ্রমণ করিতে লাগিলেন।

কেহ কেহ বলিয়া থাকেন যে, ভাগবতোক্ত রাসলীলায় ইন্দ্রিয়সমন্ধ কিছু নাই। যদি এ কথা প্রকৃত হইত, তাহা হইলে আমি এ রাসলীলার অর্থ যেরূপ করিয়াছি, তাহা কোন রকমেই খাটিত না। কিন্ত এই কথা যে প্রকৃত নহে, ইহার প্রমাণার্থ এই স্থান হইতে একটা রোক উদ্ধৃত করিতেছি:—

> "ব্যন্ত প্রসারপরিরস্ত-ক্রালকোর-নীবীক্তনাল খননন্দ্রনথা গ্রপটি হঃ। ক্ল্যোবলোক্ছ্সিতৈ প্রক্রিক্স্বীণামুক্ত ধন্বতিপতিং ব্যয়াঞ্কার॥" ৪১॥

অক্সাক্ত স্থান হইতেও আরও চুই চারিটি এরপ প্রমাণ উদ্ভ করিব। এ সকলের বাঙ্গালা অমুবাদ দেওয়া অবিধেয় হইবে। তার পর কৃষ্ণসঙ্গ লাভ করিয়া ব্রজগোপীগণ অত্যন্ত মানিনী ইইলেন। তাঁহাদিগের সৌভাগ্যমদ দেখিয়া তত্পশমনার্থে ঞ্জিক্ক অন্তর্হিত ইইলেন। এই গেল উনজিংশ অধ্যায়।

ত্রিংশ অধ্যায়ে গোপীগণকৃত কৃষ্ণাবেষণর্বান্ত আছে। তাহা ছুলত: বিষ্ণুপ্রাণের অমুকরণ। তবে ভাগবতকার কাব্য আরও ঘোরাল করিয়াছেন। অতএব এই অধ্যায় সম্বন্ধে আর অধিক কিছু বলিবার প্রয়োজন নাই। একত্রিংশ অধ্যায়ে গোপীগণ কৃষ্ণ-বিষয়ক গান করিতে করিতে তাঁহাকে ডাকিতেছেন। ইহাতে ভক্তিরস এবং আদিরস চুইই আছে। ব্যাইবার কথা বেশি কিছু নাই। ছাত্রিংশ অধ্যায়ে শ্রীকৃষ্ণ পুনরাবিভূত হুইলেন। এইখানে গোপীদিগের ইন্তিয়প্রণোদিত ব্যবহারের প্রমাণার্থ একটি কবিভা উদ্ধৃত করিব।

"কাচিমঞ্চনিনাগৃহাৎ তবী তাখুনচৰ্কিতম্। একা তদক্ষি কমলং সম্ভণ্ডা অনয়োন্যবাং ।"

এই অধ্যায়ের শেবে কৃষ্ণ ও গোপীগণের মধ্যে কিছু আধ্যান্ত্রিক ক্রোপক্থন আছে। আমরা এখানে তাহা উক্ত করা আবশুক বিবেচনা করিতেছি না। তাহার পর অয়ন্ত্রিংশ অধ্যায়ে রাসক্রীড়া ও বিহারবর্ণন। রাসক্রীড়া বিষ্ণুপুরাণোক্ত রাসক্রীড়ার স্থায় নৃত্যনীত মাত্র। তবে গোপীগণ এখানে প্রীকৃষ্ণকে পতিভাবে প্রাপ্ত হইয়াছিল, একস্থ কিঞ্জিয়াত্র ইন্দ্রিয়সস্বদ্ধও আছে। যথা,—

কক্তান্চিন্নট্যবিক্তিপুগুলবিষ্যপ্তিতম্। গগুং গণ্ডে সংগধতাঃ প্রানাস্তাত্ত্বিতম্। ১৩ ॥ নৃত্যন্তী গান্ধতী কাচিৎ ক্ষমুপুরমেধলা। পার্যসাচ্যতহন্তাকং প্রান্তাধাৎ অনয়োঃ শিবম্। ১৪ ॥

তদলসলপ্রমূদাকুলেপ্রিয়াঃ কেশান্ ছুকুলং গুলপঞ্চিকাং বা । নাঞ্চঃ প্রতিবোচ্ছিমলং এজন্তিয়া বিশ্রক্তমাগাভরণাঃ কুরুছে । ১৮ ॥

এইরূপ কথা ভিন্ন বেশি আর কিছু নাই। স্বয়ং শ্রীকৃষ্ণকে পুরাণকার জিতেশ্রিয়-স্বরূপ বর্ণিত করিয়াছেন, তাহা পুর্বেব বিলয়াছি এবং তাহার প্রমাণও দিয়াছি।

क्षीन्यत्केत्र कर तानमकाशास्त्रत भरता दाश' नाम त्कांबंध नावज्ञा यात्र ना বৈশ্বনাটাব্যদিলের অভিনক্ষার ভিতর রাধা নাম প্রবিষ্ট। তাহারা টাকাটিমনীর ভিতর পুনাপুন: রাধাপ্রসদ উথাপিত করিয়াছেন, কিন্তু মূলে কোথাও রাধার নাম নাই। গোশীদিগের অনুমাগাধিকাজনিত ইব্যার প্রমাণ বন্ধপ কবি লিখিয়াছেন যে, তাহারা পদ্চিত দেখিয়া অসুমান করিয়াছিল বে, কোন এক জন গোপীকে লইয়া কৃষ্ণ বিজনে প্রবেশ করিয়াছিলেন। কিন্তু ভাহাও গোপীদিগের ঈর্যাজনিত ভ্রমমাত্র। একুক অন্তহিত হইলেন এই কথাই আছে, কাহাকেও লইয়া অন্তৰ্হিত হইলেন এমন কথা নাই এবং রাধার নামগদও নাই।

রাসপঞ্চাধ্যায়ে কেন, সমস্ত ভাগবতে কোথাও রাধার নাম নহি। ভাগবতে কেন, বিষ্ণুরাণে, হরিবংশে বা মহাভারতে কোথাও রাধার নাম নাই ৷ অথচ এখনকার কৃষ্ণ-উপাসনার প্রধান অঙ্গ রাধা। রাধা ভিন্ন এখন কৃষ্ণনাম নাই। রাধা ভিন্ন এখন কৃষ্ণের মিশির নাই বা মৃত্তি নাই। বৈক্বদিনের অনৈক রচনায় ক্ষের অপেকাও রাধা প্রাধাস্তলাভ করিয়াছেন। যদি মহাভারতে, হরিবাশে, বিষ্ণুপুরাণে বা ভাগবতে 'রাধা' নাই, তবে এ 'রাধা' আসিলেন কোণা হইতে ?

ताशास्क व्यथम बचारियर्ड भूतास मिरिए नारे। छैरेन्नन् नार्ट्य रानन रा, रेटा পুরাণগণের মধ্যে সর্বক্রিষ্ঠ বলিয়াই বোধ হয় ৷ ইহার রচনাপ্রণালী আজিকালিকার ভট্টাচার্য্যদিগের রচনার মত। ইহাতে বঁঠী মনসারও কথা আছে। আমি পূর্ব্বেই বলিয়াছি যে, আদিম ব্রহ্মবৈবর্ত পুরাণ বিলোপপ্রাপ্ত হইয়াছে। তাহার প্রমাণও উদ্ধৃত করিয়াছি। যাহা এখন আছে, তাহাতে এক নৃতন দেবতত সংস্থাপিত হইয়াছে। ইহাই পুৰ্বাবিধি প্রসিদ্ধ যে কৃষ্ণ বিষ্ণুর অবতার। ইনি বলেন, কৃষ্ণ বিষ্ণুর অবতার হওয়া দূরে থাকুক, কৃষ্ণই বিফুকে সৃষ্টি করিয়াছেন। বিফু থাকেন বৈকুঠে, কৃষ্ণ থাকেন গোলোকে রান-মগুলে,—বৈকুণ্ঠ তাহার আনেক নীচে। ইনি কেবল বিষ্ণুকে নহে, ব্রহ্মা, রুজ, লক্ষ্মী, ছুর্গা প্রভৃতি সমস্ত দেবদেবী এবং জীবগণকে সৃষ্টি করিয়াছেন। ইহার বাসস্থান গোলোকধামে, বলিয়াছি। তথায় গো, গোপ ও গোপীগণ বাস করে। তাহারা দেবদেবীর উপর। সেই গোলোকধামের অধিষ্ঠাতী কৃষ্ণবিলাসিনী দেবীই রাধা। রাধার আগে রাসম্ভল, ছঃখিত হইয়া তাঁহাকে পুনর্জীবন এবং পূর্বে রূপ প্রদান করিলেন। বিরক্ষা গোলোকনাথের সহিত অবিরত আনন্দামূভব করিতে লাগিল। ক্রমশঃ ছাহার সাতটি পুত্র জমিল। কিন্তু পুত্রগণ আনন্দামূভবের বিন্ন, এ জন্ম মাতা ভাছাদিগকে অভিশপ্ত করিলেন, তাঁহারা সাত সম্প্র হইয়া রহিলেন। এ দিকে রাধা, কৃষ্ণবিরজা-বৃত্তান্ত জানিতে পারিয়া, কৃষ্ণকে অনেক ভংসনা করিলেন, এবং অভিশাপ প্রদান করিলেন যে, তুমি গিয়া পৃথিবীতে বাস কর। এ দিকে কৃষ্ণকিন্কর শ্রীদামা রাধার এই ছ্র্যবহারে অভিশয় ক্রেক্ত হইয়া তাঁহাকেও ভংসনা করিলেন। শুনিয়া রাধা শ্রীদামাকে তিরস্কার করিয়া শাপ দিলেন, তুমি গিয়া অন্তর হইয়া জন্মগ্রহণ কর। শ্রীদামাও রাধাকে শাপ দিলেন, তুমিও গিয়া পৃথিবীতে মানুষী হইয়া

রায়াণপত্মী ( যাত্রার আয়ান ঘোষ ) এবং কলঙ্কিনী হইয়া খ্যাত হইবে।
শেষ তুই জনেই কুঞ্চের নিকট আসিয়া কাদিয়া পড়িলেন। জ্ঞীদামাকে কৃষ্ণ বর
দিয়া বলিলেন যে, তুমি অসুরেশ্বর হইবে, যুদ্ধে জোমাকে কেন্দ্র পরাভব করিতে পারিবে

রানে সভ্র গোলোকে, সা নধাব হরে পুর:।
 তেন রাধা সমাখ্যাকা পুরাবিভিজিলোকর:

उक्रवंद्ध ६ व्यक्तांग्रः।

কিছ আবার খানান্তরে,---

না। গেশৰে শহরশ্লকার্ণে মৃক্ত হইবে। স্নাধাকেও আবাসিত করিয়া বলিলেন, 'তুমি বাত ; আমিও বাইভেছি।' শেষ পৃথিবীৰ ভারাকতরণ জন্ত, ভিনি পৃথিবীতে আসিয়া অবতীৰ্ণ ছইলেন।

এ সকল কথা নৃতন ইইলেও, এবং সর্কাশেবে প্রচারিত সইলেও এই ব্রহ্মবৈর্ধ্ব পুরাণ বালালার বৈক্ষরণের্ম্মর উপর অভিশয় আধিপত্য স্থাপন করিয়াছে। জয়দেবাদি বালালী বৈক্ষরকবিগণ, বালালার জাভীয় সলীত, বালালার যাত্রা মহোৎসবাদির মূল ব্রহ্মবৈর্ম্মের ভিতাব ব্রহ্মবৈর্ম্মের ব্রহণ করেন নাই, অন্তত্ত: লেটা বালালীর বৈক্ষরণর্মে তাদৃশ পরিক্ষ্ট হয় নাই—রাধিকা রায়াণপত্মী বলিয়া পরিচিতা, কিছু ব্রহ্মবৈর্মের মতে তিনি বিধিবিধানালুসারে ক্ষেত্র বিবাহিতা পত্মী। সেই বিবাহবুভান্তটা সবিস্ভাবে বলিতেছি, বলিবার আগে গীতগোবিন্দের প্রথম কবিতাটা পাঠকের স্মরণ করিয়া দিই।

"মেবৈর্থেত্রমধরং বনভূবং ভামাত্তমালজনৈ-র্লজং তীক্ষরং ত্মেব তদিমং রাধে গৃহং প্রাণয়। ইবং নন্দনিদেশতশুলিতয়ো: প্রত্যধ্বকুঞ্জমং রাধামাধবরোর্জয়ন্তি যুমুনাকূলে বহংকেলয়ঃ ॥"

অর্থ। হে রাধে! আকাশ মেঘে স্লিগ্ধ হইয়াছে, তমাল ক্রম সকলে বনভূমি অন্ধকার হইয়াছে, অতএব তুমিই ইহাকে গৃহে লইয়া যাও, নন্দ এইরূপ আদেশ করায়, পথিস্থ কুঞ্জক্রমাভিমূথে চলিত রাধামাধবের যমুনাকৃলে বিজনকেলি সকলের জয় হউক।

এ কথার অর্থ কি ? টীকাকার কি অমুবাদকার কেইই বিশদ করিয়া ব্যাইতে পারেন না। এক জন অমুবাদকার বলিয়াছেন, "গীতগোবিন্দের প্রথম শ্লোকটি কিছু অস্পষ্ট; কবি নায়ক-নায়িকার কোন্ অবস্থা মনে করিয়া লিখিয়াছেন, ঠিক বলা যায় না। টীকাকারের মত ইহা রাধিকাসখীর উক্তি। তাহাতে ভাব এক প্রকার মধুর হয় বটে, কিছু শব্দার্থের কিছু অসঙ্গতি ঘটে।" বস্তুত: ইহা রাধিকাসখীর উক্তি নহে; জয়দেব গোস্থামী ব্রহ্মবৈর্ত্ত-লিখিত এই বিধাহের স্টুচনা শ্রন্থ করিয়াই এ শ্লোকটি রচনা করিয়াছেন। একণে আমি ঠিক এই কথাই ব্রহ্মবৈর্ত্ত ইইতে উদ্ধৃত করিতেছি; তবে বক্তব্য এই যে, রাধা শ্রীদামশাপাম্নারে শ্রীকৃষ্ণের কয় বংসর আগে পৃথিবীতে আসিতে বাধ্য হইয়াছিলেন বলিয়া, রাধিকা কৃষ্ণের অপেক্ষা অনেক বড় ছিলেন। তিনি যখন যুবতী, শ্রীকৃষ্ণ তখন শিশু।

ত্ত্রোগবনভাতীরে চারয়ামান গোকুলম্ ॥ ১॥
সরঃস্থাত্তারঞ্জ পারয়ামান গোকুলম্ ॥ ১॥
সরঃস্থাত্তারঞ্জ পারয়ামান তং পুনৌ ।
উবাল বটমুলে চ বালং কুছা স্থবক্ষি ॥ ২ ॥
এতিমিন্তরে ক্ষো মায়াবালকবিগ্রহ: ।
চকার মায়য়াকসামেঘাচ্ছাঃ নভো মূনে ॥ ৩ ॥
মেঘাবৃতং নভো দৃট্ । স্থামলং কাননাস্তরম্ ।
বঞ্জাবাতং মেখলকং বক্রশকঞ্চ নাফান্ম্ ॥ ৪ ॥
বৃষ্টিধারামতিত্বলাং কম্পমানাংশ্চ পাল্পান্ ।
দৃট্টেবং পতিতক্ষান্ নন্দো ভয়মবাপ হ ॥ ৫ ॥
কথং বাস্থামি গোবংসং বিহায় স্থাশ্রমং প্রতি ।
সৃহং যদি ন বাস্থামি ভবিতা বালকক কিম্ ॥ ৬ ॥
এবং নন্দে প্রবদ্ধি ক্রোম্ব শ্রীহবিত্তা ।
মায়াভিয়া ভয়েভাশ্চ পিতৃং কঠং দধার সঃ ॥ ৭ ॥
এতিমিন্তরের রাধা জগাম ক্রফারিধিম্ ।"

### अवरिवर्र्यभूतानम्, श्रीकृष्णवाशत् > अस्ताधः।

অর্থ। "একদা কৃষ্ণসহিত নন্দ বৃন্দাবনে গিয়াছিলেন। তথাকার ভাণীরবনে গোগণকে চরাইতেছিলেন। সরোবরে স্বাত্ত্বল তাহাদিগকে পান করাইলেন, এবং পান করিলেন। এবং বালককে বক্ষে লইয়া বটমূলে বসিলেন। হে মূনে! তার পর সায়াতে শিশুলরীরধারণকারী কৃষ্ণ অকস্মাৎ মায়ার হারা আকাশ মেঘাচ্ছন্ন করিলেন, আকাশ মেঘাচ্ছন্ন এবং কাননান্তর স্থামল; ঝঞ্চাবাত, মেঘশস্প, দারুণ বক্ষশ্প, অভিস্কুল রৃষ্টিধারা, এবং বৃক্ষসকল কম্পমান হইয়া পতিতন্ধন্ধ হইতেছে, দেখিয়া নন্দ ভয় পাইলেন। 'গোবৎস ছাড়িয়া কিরূপেই বা আপনার আশ্রমে যাই, যদি গৃহে না যাই তবে এই বালকেরই বা কি হইবে,' নন্দ এইরূপ বলিতেছেন, শ্রীহরি তখন কাঁদিতে লাগিলেন; মায়াভয়ে ভীতিযুক্ত হইয়া বাপের কঠ ধারণ করিলেন। এই সময়ে রাধা কৃষ্ণের নিকট আসিয়া উপস্থিত হইলেন।"

রাধার অপূর্ব লাবণ্য দেখিয়া নন্দ বিশ্বিত হইলেন, তিনি রাধাকে বলিলেন, "আমি গর্গমূথে জানিয়াছি, ভূমি পল্লারও অধিক হরির প্রিয়া; আর ইনি পরম নিওপি অচ্যুত মহাবিষ্ণু; তথাপি আমি মানব, বিষ্ণুমায়ায় মোহিত আছি। হে ভলে! ভোমার প্রাণনাথকে এহণ কর। বধায় মুখী হও, বাও। পালাং মনোরথ পূর্ণ করিয়া আমার পুত্র আমাকে দিও।"

এই বলিয়া নল রাধাকে কৃষ্ণসমর্গণ করিলেন। রাধাও কৃষ্ণকে কোলে করিয়া লইয়া গেলেন। পুরে গেলে রাধা রালমণ্ডল অরণ করিলেন, তথন মনোহর বিহারজুমি শুই ছইল। কৃষ্ণ সেইখানে নীত হইলে কিশোরমূর্ত্তি বারণ করিলেন। তিনি রাধাকে শুলিলেন, "যদি গোলোকের কথা অরণ হয়, তবে মাহা স্থীকার করিয়াছি, ভাষা পূর্ব করিব।" জাহারা এরণ প্রেমালাপে নিবৃক্ত ছিলেন, এমন সময়ে রাষ্কা কেইবানে উপন্তিত হইলেন। তিনি রাধাকে অনেক ভবস্তুতি করিলেন। পরিশেষে নিজে কৃষ্ণাক্তি হইয়া, বথাবিহিত বেদবিধি অনুসারে রাধিকাকে কৃষ্ণে সম্প্রদান করিলেন। জাহাদিগকে বিবাহবদ্ধনে বন্ধ করিয়া তিনি অন্তর্হিত হইলেন। রায়াণের সঙ্গে রাধিকার বথাশান্ত্র বিবাহ ইয়াছিল কিনা, যদি হইয়া থাকে তবে প্রের্বি পরে হইয়াছিল, ভাহা ব্রহ্মবৈর্ব্জর রাসলীলাও এরপ।

যাহা হউক, পাঠক দেখিবেন যে, এক্সবৈবর্তকার সম্পূর্ণ ন্তন বৈষ্ণবধর্ম স্ষ্ট করিয়াছেন। সে বৈষ্ণবধর্মের নামগন্ধমাত্র বিষ্ণু বা ভাগবত বা অহা পুরাণে নাই। রাধাই এই ন্তন বৈষ্ণবধর্মের কেল্রুস্থরূপ। জয়দেব কবি, গীতগোবিন্দ কাব্যে এই ন্তন বৈষ্ণবধর্মের কেল্রুস্থরূপ। জয়দেব কবি, গীতগোবিন্দ কাব্যে এই ন্তন বৈষ্ণবধর্মাবলম্বন করিয়াই, গোবিন্দগীতি রচনা করিয়াছেন। তাঁহার দৃষ্টান্তামুসরণে বিশ্বাপতি চন্তীদাস প্রভৃতি বাঙ্গালার বৈষ্ণবগণ কৃষ্ণসঙ্গীত রুচনা করিয়াছেন। এই বর্ম অবলম্বন করিয়াই ক্রীটেভহাদেব কাস্তরসাম্ভিত অভিনব ভক্তিবাদ প্রচার করিয়াছেন। বলিতে গেলে, সকল কবি, সকল ঋষি, সকল পুরাণ, সকল শান্তের অপেক্ষা ব্রন্ধবৈর্তকারই বাঙ্গালীর জীবনের উপর অধিকতর আধিপত্য বিস্তার করিয়াছেন। এখন দেখা ঘাউক, এই নৃতন ধর্মের তাৎপর্য্য কি এবং কোথা হইতে ইহা উৎপন্ন হইল।

ভারতবর্ষে যে সকল দর্শনশাস্ত্র উৎপন্ন হইয়াছিল, তাহার মধ্যে ছয়টি দর্শনের প্রাথান্ত লচরাচর স্বীকৃত হয়। কিন্তু ছয়টির মধ্যে ছয়টিরই প্রাথান্ত বেশী—বেদান্তের ও সাব্যের। সচরাচর ব্যাসপ্রণীত ব্রহ্মস্থ্রে বেদান্তদর্শনের স্থান্তী বলিয়া অনেকের বিশাস। বস্তুতঃ বেদান্তদর্শনের আদি ব্রহ্মস্থ্রে নহে, উপনিষদে। উপনিষদ্বেও বেদান্ত বলে। উপনিষহত ব্রহ্মন্তব্ব, সংক্ষেপতঃ ঈশ্বর ভিন্ন কিছু নাই। এই জগং ও জীবগণ ঈশ্বরেরই অংশ। ভিনি এক ছিলেন, সিস্কাপ্রযুক্ত বহু ইইয়াছেন। ভিনি প্রমাশ্বা। জীবাল্বা সেই প্রমাশ্বার

व्याम । जेपटबर मात्रा एडेएकरे कीतायां द्यात । धना एकरे बाबा दहेला मूक इंडेएकरे व्याचात्र केपटब विलीम इंडेएवं। डेंडा कर्षकवारम लित्रिश्

প্রাথমিক বৈক্ষবংশ্লের ভিন্তি এই বৈদান্তিক ঈশ্বরবাদের উপর নিশিত। বিষ্ণু এবং বিষ্ণুর অবতার কৃষ্ণ বৈদান্তিক ঈশ্বরণ বিষ্ণুপুরাণে এবং ভাগবতে এবং ভাগুল অভান্ত প্রাথম বে সকল বিষ্ণুভাতি বা কৃষ্ণভাতি আহে, ভাগুল সম্পূর্ণরূপে বা অসম্পূর্ণরূপে অবৈত-বাদান্ত্রণ কিন্তু এ বিবরের প্রধান উদাহরণ লাভিশ্বের্নর ভীষ্ণকৃত কৃষ্ণভাত।

কিছ অবৈত্বাদ এবং বৈত্বাদেও অনেক রক্ষ হইতে পারে। আধুনিক সময়ে শক্ষাচার্য্য, রামান্তলাচার্য্য, মধ্বাচার্য্য এবং বল্লভাচার্য্য এই চারি জনে অবৈত্বাদের ভিন্ন ভিন্ন বাখ্যা করিয়া অবৈত্বাদ, বিশিষ্টাবৈত্বাদ, বৈতাবৈত্বাদ এবং বিভন্ধবৈত্বাদ—এই চারি প্রকার মত প্রচার করিয়াছেন। কিন্তু প্রাচীনকালে এত ছিল না। প্রাচীনকালে ঈশ্বর, এবং ঈশ্বরন্থিত জগতের সম্বন্ধ বিষয়ে হুই রক্ষম ব্যাখ্যা দেখা যায়। প্রথম এই যে, ঈশ্বর ভিন্ন আর কিছুই নাই। ঈশ্বরই জগৎ, তত্তিন্ন জাগতিক কোন পদার্থ নাই। আর এক মত এই যে, জগৎ ঈশ্বর বা ঈশ্বর জগৎ নহেন, কিন্তু ঈশ্বর জগৎ আছে—"স্ত্রে মণিগণা ইব।" ঈশ্বরও জাগতিক সর্ব্বপদার্থে আছেন, কিন্তু ঈশ্বর তদতিরিক্ত। প্রাচীন বৈষ্ণবধর্ম এই দ্বিতীয় মতেরই উপর নির্ভর করে।

দিতীয় প্রধান দর্শনশান্ত সাখা। কপিলের সাখা ঈশ্বরই বীকার করে না। কিন্তু পরবর্তী সাখ্যের ঈশ্বর বীকার করিয়াছেন। সাখ্যের স্থুলকথা এই, জড়জগং বা জড়জগয়য়ী শক্তি পরমান্তা হইতে সম্পূর্ণরূপে পৃথক্। পরমান্তা বা পুরুষ সম্পূর্ণরূপে সঙ্গল্য; তিনি কিছুই করেন না, এবং জগড়ের সঙ্গে তাঁর কোন সম্বন্ধ নাই। জড়জগং এবং জড়জগয়য়ী শক্তিকে ইহারা 'প্রকৃতি' নাম দিয়াছেন। এই প্রকৃতিই সর্বস্থিকারিণী, সর্বসঞ্চালিনী, এবং সর্বসংহারিণী। এই প্রকৃতিপুরুষতত্ত্ব হইতে প্রকৃতিপ্রধান তান্তিকধর্মের উৎপত্তি। এই ভান্তিকধর্মের, প্রকৃতিপুরুষতত্ত্ব হইতে প্রকৃতিপ্রধান তান্তিকধর্মের উৎপত্তি। এই ভান্তিকধর্মের, প্রকৃতিপুরুষতের একত অথবা অতি ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ সম্পাদিত হওয়াতে প্রকৃতিপ্রধান বলিয়া এই ধর্ম লোকরঞ্জন হইয়াছিল। যাহারা বৈক্ষবদিগের অভৈতবাদে অসম্ভন্ত, ভাহারা ভান্তিকধর্মের আত্মর গ্রহণ করিয়াছিল। সেই ভান্তিকধর্মের সারাংশ এই বৈক্ষবধর্মে সংলগ্ধ করিয়া বৈক্ষবধর্মকে পুনরুক্তকে করিবার ক্ষম্ম করিয়াছেন। তাঁহার স্থার রাধা সেই সাখ্যদিগের ম্লপ্রকৃতিত্বানীয়া। যদিও ব্রহ্মবৈর্ধ পুরানের ব্রহ্মবিত্ব আছে যে, কৃষ্ণ মূলপ্রকৃতিকে স্থাই করিয়া, ভাহার পর রাধাকে ব্রহ্মবিত্ব পুরানের ব্রহ্মবিত্ব আছে যে, কৃষ্ণ মূলপ্রকৃতিকে স্থাই করিয়া, ভাহার পর রাধাকে

কৃষ্টি করিয়াছিলেন, তথাপি আকৃষ্ণজন্মণতে দেখা যায় যে, কৃষ্ণ খ্যাই রাধার্কে পুনংপুনঃ মূলপ্রকৃতি বলিয়া সংঘাধন করিতেছেন। বধা—

कार्यक्रिके हैं **"न्याकाः भवतमा पर मृगश्चक्रितीयती.।"** वर्षी कर्न हैं के कि है। क

बीहक्कमार्थरक, ३६ व्यक्तांसः, ७१ त्स्रांकः।

পরমান্ধার সঙ্গে প্রকৃতির বা কৃচ্ছের সঙ্গে রাধার কি সম্বন্ধ, তাহা পুরাণকার এইরূপে বুঝাইতেছেন। ইহা কৃষ্ণোক্তি।

"বধা ছক তথাইক তেলো ছি নাবরোঞ্চবিন্ ॥ ৫৭ ॥
বধা কীরে চ ধাবলাং যথারো দাহিকা সভি।
বধা পৃথিব্যাং গক্ষণ তথাইং ছমি সন্থতন্ ॥ ৫৮ ॥
বিনা মুদা ঘটং কর্ডুং বিনা সর্পেন কুওলন্।
কুদালং অর্থনাবদে ন হি শক্তং কদাচন ॥ ৫০ ॥
তথা ছমা বিনা স্টোং ন চ কর্ডুমহং কমঃ।
স্টোরাধারভূতা ছং বীজরূপোহহ্মচাতঃ ॥ ৬০ ॥

কৃষ্ণং বদন্তি মাং লোকাছবৈব বহিতং যদা।

শীক্ষণ তদা তে হি ছবৈব সহিতং পরম্॥ ৬২॥
ছবু শীছক সম্পত্তিত্তমাধারস্বরূপিনী।
সর্কাশক্তিস্বরূপানি সর্কোষাক মমাপি চ॥ ৬০॥
ছং স্ত্রী পুমানহং রাধে নেতি বেদেষ্ নির্ণয়ঃ।
ছক সর্কাযর্কপানি সর্করূপোহহমকরে॥ ৬৪॥
বদা তেজঃস্বরূপোহহং তেজোরপানি ছং তদা।
ন শরীরী বদাহক তদা ছমশরীদ্বিনী॥ ৬৫॥
সর্কারীজ্পরূপাহিং বদা যোগেন স্থারি।
ছক্ষ শক্তিস্কুপানি সর্ক্রীরূপধারিণী॥ ৬৬॥"

**बिक्क अग्र १८७ ३६ व्यक्तावः।** 

"তৃমি যেখানে, আমিও সেখানে, আমাদিগের মধ্যে নিশ্চিত কোন ভেদ নাই। ছথে যেমন ধবলতা, অগ্নিতে যেমন দাহিকা, পৃথিবীতে যেমন গন্ধ, তেমনই আমি ভোমাতে সর্ববদাই আছি। কুন্তকার বিনা মৃতিকার ঘট করিতে পারে না, বর্ণকার ম্বর্ণ বিনা কুন্তকা গড়িতে পারে না, তেমনই আমিও ভোমা ব্যতীত স্ষ্টি করিতে পারি না। তৃমি স্থুটির আধারভূতা, আমি অচ্যুত্তবীক্ষরণী। আমি যখন ভোমা ব্যতীত থাকি, তখন লোকে

আমাকে কৃষ্ণ বলে, ভোমার সহিত থাকিলে জীক্ষ বলে। তৃষি জী, তৃষি সম্পত্তি, তৃষি আধারৰকাশিনী, সকলের এবং আমার সংবশক্তি বর্মণা। হৈ লাখে। তৃষি জী, আমি পুরুষ, বেদও ইহা নির্ণয় করিছে পারে না। হৈ আকরে। তুমি সর্বব্রুপা, আমি সর্বব্রুপ। আমি বখন ভেজ:বর্মপ, তৃমি তখন তেজারুপা। আমি বখন শরীরী নই, তখন তৃমিও অশরীরিণী। হে সুন্দরি! আমি বখন বোপের ধারা সর্ববীজ্বরূপ হই, তখন তৃমি শক্তিব্রুপা সর্বব্রীরূপধারিণী হও।"

পুনশ্চ,

যথাহক তথা থক যথা ধাৰল্যদ্ববোঃ। ভেদঃ কদাপি ন ভবেদ্বিভিক তথাবযোঃ॥ ৫৬॥

षःकनाः नाः नकनशं वित्ययु नर्कत्यायिकः । ষা যোৰিং সাচ ভবতী যঃ পুমান্ সোইইমেব চ ॥ ৬৮ ॥ षर्क कन्या वश्चिः चारा नाहिका श्रिया। ष्या नर नमार्थाश्हर नानः मध्य षार विना ॥ ७२ ॥ অহং দীপ্তিমতাং সূর্য্যঃ কলয়া ত্বং প্রভাত্মিকা। সকতশ্চ ছয়া ভাসে ছাং বিনাহং ন দীপ্তিমান্॥ १०॥ অহক কল্মা চক্সন্তক শোভা চ রোহিণী। मर्ताहत्रष्ट्या नार्कः षाः विना ह न यन्तवि॥ १১॥ ষহযিক্রণ্ট কলয়া স্বর্গলক্ষ্মীশ্চ হং সতি। ত্বয়া সার্দ্ধং দেবরাজো হততীশ্চ ত্বয়া বিনা॥ १२॥ षदः धर्मण्ड कलग्ना एक मृष्टिण्ड धर्मिनी। নাহং শক্তো ধর্মকতো তাক ধর্মক্রিয়াং বিনা॥ ৭৩॥ ष्यहर यक्क कनगा एक सारम्भ मिक्ना। ত্যা সাদ্ধি ফলদোহপাসমর্থত্যা বিনা॥ १৪॥ কলয়া পিতৃলোকোঽহং স্বাংশেন দ্বং স্বধা দতি। ष्यांनः कवानारम ह मना मानः प्या विमा ॥ १० ॥ ত্ত্ব সম্পৎস্করপাহমীশ্বরশ্চ জ্বয়া সহ। লন্দ্রীযুক্তভয়া লন্ধ্যা নিশ্রীককাপি ছাং বিনা ॥ १७॥ षरः भूमाः इः अङ्गिजिन अडोरः प्रशा विना । येथा नांगः क्वांगक घटेः कर्छः युगा विना ॥ १९॥

আহং শেবক কৰা আংশেন আং ক্তম্বা।
আং শান্তব্যাধারাক বিভগি মুদ্দি অন্ধরি । ৭৮ ।
আক শান্তিক কাভিক মৃতিমৃতিমতী সতি।
তৃষ্টি: পৃষ্টি: ক্ষমা সজ্ঞা কৃত্যা চ পরা দ্যা ॥ ৭৯ ॥
নিলা ওকা চ ওলা চ মৃক্তা চ সক্তি: ক্রিমা।
মৃত্যিকপা ভক্তিরপা দেহিনাং হংগরপিণী ॥ ৮০ ॥
মমাধারা সদা অঞ্চ তবাআহং পরস্পরম্।
বধা অঞ্চ তথাহঞ্জ সমৌ প্রকৃতিপৃক্ষবৌ।
ন হি স্ষ্টের্ডবেদেবি ব্যোবেক্তবং বিনা ॥ ৮১ ॥
শ্রীকৃক্তর্যাধতে, ৬৭ অধ্যায়: । 
শ্রীকৃক্তর্যাধতে, ৬৭ অধ্যায়: । 
শ্রীকৃক্তর্যাধতে, ৬৭ অধ্যায়: ।

"যেমন ছুগ্ধ ও ধবলতা, ডেমনই যেখানে আমি সেইখানে ভূমি। তোমাতে স্থামাতে কখনও ভেদ হইবে না ইহা নিশ্চিত। এই বিশ্বের সমস্ত স্ত্রী তোমার কলাংশের অংশকলা; যাহাই স্ত্রী তাহাই তুমি; যাহাই পুরুষ তাহাই আমি। কলা ভারা আমি বহ্হি, তুমি প্রিয়া দাহিকা স্বাহা; তুমি সঙ্গে থাকিলে, আমি দগ্ধ করিতে সমর্থ হই, তুমি না থাকিলে হই না। আমি দীপ্তিমান্দিগের মধ্যে পুর্যা, তুমি কলাংশে প্রভা; তুমি সঙ্গে থাকিলে আমি দীপ্তিমান্ হই, তুমি না থাকিলে হই না। কলা দারা আমি চল্র, তুমি শোভা ও রোহিণী; তুমি সঙ্গে থাকিলে আমি মনোহর; হে স্করে! তুমি না থাকিলে নই। হে সতি! আমি কলা হারা ইন্দ্র, তুমি ফর্গলক্ষী; তুমি সঙ্গে থাকিলে আমি দেবরাজ, না থাকিলে আমি হতঞী। আমি কলা ছারা ধর্ম, তুমি ধর্মিণী মৃর্তি: ধর্ম-ক্রিয়ার স্বরূপা তুমি ব্যতীত আমি ধর্মকার্য্যে ক্ষমবান্ হই না। কলা দারা আমি যজ্ঞ, ভূমি আপনার অংশে দক্ষিণা; ভূমি সঙ্গে থাকিলে আমি ফলদ হ'ই, ভূমি না থাকিলে ভাহাতে অসমর্থ। কলা দারা আমি পিতৃলোক, হে সভি! তুমি আপনার অংশে স্বধা; ভোমা ব্যতীত পিওদান বৃথা। তুমি সম্পংস্বরূপা, তুমি সঙ্গে থাকিলেই আমি প্রভু; তুমি লক্ষী, তোমার সহিত আমি লক্ষীযুক্ত, তুমি ব্যতীত নি: এক। আমি পুরুষ, তুমি প্রকৃতি; তোমা ব্যতীত আমি স্রষ্টা নহি; মৃত্তিকা ব্যতীত কুম্ভকার যেমন ঘট করিতে পারে না, তোমা ব্যতীত আমি তেমনই সৃষ্টি করিতে পারি না। আমি কলা দারা শেষ, তুমি আপনার অংশে বস্থবরা; হে স্থলরি। শশুর্ত্বাধার স্বরূপ তোমাকে আমি মন্তকে বহন করি। হে সভি। তুমি শান্তি, কান্তি, মৃর্তি, মৃতিমতী, তুষ্টি, কুমা, লজা, কুতৃষ্ণা

बलवानी कांगालह हहेराज अकामिज नरखबन हहेराज हेरा छेक् ज कहा शंला। मृत्ल किंद्र शांलरवांश चारह रवांव हत्र।

এবং তুমি পরা দয়া, তভা নিজা, ততা, মৃষ্টা, সম্ভাত, ক্রিয়া, মৃষ্টিরলা, ভজিরপা, এবং কীবের হংধরপণী। তুমি সদাই আমার আধার, আমি ভোমার আতা; যেবানে তুমি সেইখানে আমি, তুল্য প্রকৃতি পুরুষ; হে দেবি। তুইএর একের অভাবে সৃষ্টি হয় না।"

এইরপ আরও অনেক কথা উদ্ভ করা যাইতে পারে। ইহাতে যাহা পাই, ভাহা ঠিক সান্দ্যের প্রকৃতিবাদ নহে। সান্দ্যের প্রকৃতি ভব্লে শক্তিতে পরিণত হইয়াছিল। প্রকৃতিবাদ এবং শক্তিবাদ প্রভেদ এই যে, প্রকৃতি পূক্ষর হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। প্রকৃতির সঙ্গে পূক্ষের সম্বন্ধ সান্ধ্যপ্রবচনকার কাটিকপাত্রে জ্বাপুস্পের হায়ার উপমা ধারা ব্যাইয়াছেন। কাটিকপাত্র এবং জ্বাপুস্প পরস্পর হইতে সম্পূর্ণরূপে পৃথক্; ভবে পূস্পের হায়া কাটিকে পড়ে, এই পর্যান্ত ঘনিহাতা। কিন্ত শক্তির সঙ্গে আশ্বার সম্বন্ধ এই যে, আশ্বাই শক্তির আধার। যেমন আধার হইতে আধেয় ভিন্ন হইয়া থাকিতে পারে না, তেমনই আশ্বা ও শক্তিতে পার্থকা নাই। এই শক্তিবাদ যে কেবল তন্ত্রেই আছে, এমত নহে। বৈক্ষব পোরাণিকেরাও সাম্ব্যের প্রকৃতিকে বৈক্ষবী শক্তিতে পরিণত করিয়াছেন। ব্যাইবার জন্ম বিষ্ণুপ্রাণ হইতে উদ্ধৃত করিতেছি:—

"নিত্যৈব সা জগমাতা বিকো: শ্রীরনপায়িনী। যথা সর্বাগতো বিফুন্ডগৈবেরং দিজোত্তম। ॥ ১৫ ॥ व्यर्था विकृतियः वागी नौजित्वमा नत्या इतिः। বোধো বিষ্ণুরিয়ং বৃদ্ধিধ শোহসৌ সংক্রিয়া জিয়ম ॥ ১৬ ॥ প্রতী বিষ্ণুরিয়ং সৃষ্টি: প্রীভূমিভূধরো হরি:। সন্তোষো ভগবান লক্ষীস্তাষ্টির্মক্রেয় ! শাখতী ॥ ১৭॥ ইচ্ছা শ্রীর্ভগবান্ কামো যজ্ঞোহসৌ দক্ষিণা তু সা। আতাহতিরসৌ দেবী পুরোভাশো জনার্দ্ধন: ॥ ১৮ ॥ भष्डीभावा मृत्त ! विद्योः श्रीवश्रामा मधुरूवनः । চিতিলনীইরিযুপ ইয়া ঐতিগ্বান্ কুশ: ॥ ১৯ ॥ নামস্বরূপো ভগবান উদ্গীতি: ক্মলালয়া। ষাহা লন্দ্রীর্জগরাথো বাহুদেবো হতাশন: ॥ ২০ ॥ শহরো ভগবান্ শৌরিভূ তিগৌরী বিজ্ঞান্তম। মৈত্রেয়। কেশব: প্র্যান্তংগ্রভা কমলালয়। ॥ ২১ ॥ বিষ্ণু: পিতৃগণ: পদা স্বধা শাস্ততৃষ্টিদা। खोः नर्सायात्का विकृतवकारगार्श्विविखतः ॥ २२ ॥

अभाषा विश्वा काचिः वैष्टिक्यानगाविनी । धिर्माचीकॅगटकडी वादः मर्सकत्भा हविः ॥ २० ॥ सनिवित् ! (शाविनाष्ट्रांचना वीर्यशमरण।। मचीयक्रशिकांगी स्टार्ट्स मधुरूतनः ॥ २८॥ यमण्डक्षतः नाकाम् धृत्यानां क्यंनानश । अकि: बी: बीधरता रहतः व्यवस्थित धरमवतः ॥ २० ॥ भौती नचीर्यशाजाना स्मन्ता यक्नाः यश्यः। **बी**र्मबरमना विद्धाला । स्वरमनाथिर्द्धिः ॥ २७ ॥ শৰ্টভো গদাপাণিঃ শক্তিপন্মীৰ্ভিন্তে।। कांक्षी विश्वीर्नित्मरवाश्त्री मृद्वार्वाश्त्री कवा कृता। ख्यारचा नचीः क्रमीरभाश्यो मर्कः मर्क्स्यता इतिः ॥ २१ ॥ শতাভূতা জগন্মাতা শ্রীবিষ্ণুক্র মসংস্থিত: ॥ ২৮ ॥ বিভাবরী শ্রীদিবসো দেবক্তক্রগদাধর:। वत्रश्रामा वरदा विकृर्वधः भग्नवनामग्रा॥ २०॥ नम्बद्धाः । ज्यान् जीर्नमैद्रायः । ধ্বজ্ব পুগুরীকাক্ষঃ পতাকা কমলালয়া ॥ ৩০ ॥ তৃষ্ণা লক্ষীৰ্জ্জগৎস্বামী লোভো নারায়ণ: পর:। রতিরাগৌ চ ধর্মক। লক্ষীর্গোবিন্দ এব চ॥ ৩১॥ किशां जिरहातारकान मः कारणानम् मृह्या । त्मविकश्चिश्वारकारिन शूरनामि क्यतान हति:। স্বীনামি লক্ষীর্মৈত্রেয়! নানয়োবিভাতে পরম। ৩২ 📽 জীবিষ্ণুপুরাণে প্রথমেহংশে অষ্টমোহধ্যায়:।

"বিষ্ণুর শ্রী সেই জগন্ধাতা অক্ষয় এবং নিত্য। হে ছিজোন্তম। বিষ্ণু সর্ববগত, ইনিও সেইরূপ। ইনি বাক্য, বিষ্ণু অর্থ; ইনি নীতি, হরি নয়; ইনি বৃদ্ধি, বিষ্ণু বোধ; ইনি ধর্মা, ইনি সংক্রিয়া; বিষ্ণু অষ্টা, ইনি সৃষ্টি; শ্রী ভূমি, হরি ভূধর; ভগবান্ সন্থোষ, হে মৈত্রেয়। লক্ষ্মী শাখতী ভূষ্টি; শ্রী ইচ্ছা, ভগবান্ কাম; তিনি যজ্ঞ, ইনি দক্ষিণা; জনাদিন পুরোডাশ্, দেবী আভাছতি; হে মুনে! লক্ষ্মী পত্নীশালা, মধুসুদন প্রায়ংশ; হরি যুপ, লক্ষ্মী চিতি; ভগবান্ কৃম, শ্রী ইধ্যা; ভগবান্ সাম, কমলালয়া উদগীতি; লক্ষ্মী স্বাহা, জগরাথ বাস্থদেব অগ্নি; ভগবান্ শৌরি শঙ্কর, হে ছিজোন্তম। লক্ষ্মী গোরী; হে মৈত্রেয়। কেশব সুর্যা, কমলালয়া তাঁহার প্রভা; বিষ্ণু পিতৃগণ, পদ্মা নিত্যভূষ্টিদা স্থধা;

প্রার্থিক বিষ্ণু অভিবিশ্বত আকাশবরূপ; জীবর চক্র, প্রতিহার অক্ষয় কান্তি; লক্ষ্মী জগচেতী বৃতি, বিষ্ণু দর্বপ্রপ বারু; হে বিজ্ঞ। পোবিন্দ জলবি, হে মহামতে। জী তাহার বেলা; লক্ষ্মী ইন্দ্রাণীস্বরূপা, মধুস্থন দেবেক্র; চক্রেবর সাক্ষাৎ যম, কমলালয়া ধুমোর্গা; জ্রী ঝিছি, জীবর স্বয়ং দেব বনেশ্বর; কেশব স্বয়ং বরুণ, মহাভাগা লক্ষ্মী গৌরী; হে বিপ্রেক্ত! জী দেবসেনা, হরি দেবসেনাপতি; গদাধর পুরুষকার, হে বিজ্ঞোত্তম! লক্ষ্মী শক্তি; লক্ষ্মী কান্তা, ইনি নিমেব; ইনি মুহূর্ত, তিনি কলা; লক্ষ্মী আলোক, সর্বেশ্বর হরি সর্বপ্রদীপ; জগলাতা জী লতাভূতা, বিষ্ণু ক্রমরূপে সংস্থিত; জ্রী বিভাবরী, দেবচক্রেপদাধর দিবস; বিষ্ণু বরপ্রদ বর, পদ্মবনালয়া বধু; ভগবান্ নদ স্বরূপী, জ্রী নদীরূপা; পুন্তরীকাক্ষ্মজ্ব, ক্মলালয়া পতাকা; লক্ষ্মী তৃষ্ণা, জগৎস্বামী নারায়ণ পরম লোভ; হে ধর্মজ্ঞ। লক্ষ্মীরতি, গোবিন্দ রাগ; অধিক উক্তির প্রয়োজন নাই, সংক্ষেণে বলিতেছি, দেব তির্যুক্ মন্থ্যাদিতে পুংনামবিশিষ্ট হরি, এবং স্ত্রীনামবিশিষ্টা লক্ষ্মী। হে মৈত্রেয়! এই ছই ভিন্ন আর কিছুই নাই।"

বেদান্তের যাহা মারাবাদ, সান্ধ্যে ভাহা প্রকৃতিবাদ। প্রকৃতি হইতে শক্তিবাদ।
এই কয়টি শ্লোকে শক্তিবাদ এবং অবৈতবাদ মিলিত হইল। বোধ হয়, ইহাই শ্বরণ রাখিয়া
ব্রহ্মবৈবর্ত্তকার লিখিয়াছেন যে, কৃষ্ণ রাধাকে বলিতেছেন যে, তৃমি না থাকিলে, আমি কৃষ্ণ,
এবং তৃমি থাকিলে আমি প্রীকৃষ্ণ। বিষ্ণুপুরাণকথিত এই প্রী লইয়াই তিনি প্রীকৃষ্ণ। পাঠক
দেখিবেন, বিষ্ণুপুরাণে যাহা প্রী সম্বন্ধে কথিত হইয়াছে, ব্রহ্মবৈর্ত্তে রাধা সম্বন্ধে ঠিক তাহাই
কথিত হইয়াছে। রাধা সেই প্রী। পরিচ্ছেদের উপর আমি শিরোনাম দিয়াছি, "প্রীরাধা।"
রাধা কৃষরের শক্তি, উভয়ের বিধিসম্পাদিত পরিণয়, শক্তিমানের শক্তির ফুর্তি, এবং শক্তিরই
বিকাশ উভয়ের বিহার।

যে ব্রহ্মবৈর্থ পুরাণ এক্ষণে বিভ্যমান আছে, তৎক্থিত 'রাধাতত্ব' কি, তাহা বোধ করি এতক্ষণে পাঠককে ব্ঝাইতে পারিলাম। কিন্তু আদিম ব্রহ্মবৈর্থ পুরাণে 'রাধাতত্ব' ছিল কি ! বোধ হয় ছিল; কিন্তু এ প্রকার নহে। বর্ত্তমান ব্রহ্মবৈর্থে রাধা শব্দের বৃংপত্তি অনেক প্রকার দেওয়া হইয়াছে। তাহার হুইটি পুর্বে ফুট্নোটে উদ্ধৃত করিয়াছি, আর একটি উদ্ধৃত করিতেছি:—

"রেকো হি কোটিজয়াঘং কর্মভোগং শুভাশুভন্।
আকারো গর্ভবাসক মৃত্যুক্ত রোগমুৎস্তেবং ॥ ১০৬ ॥
ধকার আঘুযো হানিমাকারো ভবংকনন্।
শুবণশ্ববোক্তিভাঃ প্রণশুতি ন সংশ্বঃ ॥ ১০৭ ॥

রাকারো নিক্তলাং ভক্তিং লাক্তং রুফপদান্তলে। गर्द्धिकार नुवानका नुद्धितिएकोचसीवतम् ॥ ३०७ ॥ ধকার: সহবাসক ভন্ত লাকালমেব চ। ্ ব্লাভি সার্ত্তি সার্ত্তা: তত্তলান: হরে: সম**ন্ ॥ ১**•> ॥" जन्मदेववर्ष्टभूतागम्, जीक्क्क्समध्य ১७ मः।

हेहात এकिए ताथा भरमत श्रकुछ व्युप्तिखि नम् । ताथ् थाजू व्याताथनार्गः, शृकार्गः। যিনি কৃষ্ণের আরাধিকা, তিনিই রাধা বা রাধিকা। বর্তমান ত্রন্ধবৈধর্তে এ ব্যুৎপত্তি কোষাও নাই। যিনি এই রাধা শব্দের প্রকৃত ব্যুৎপত্তি গোপন করিয়া কতকগুলা অবৈয়াকরণিক কল কৌশলের দারা ভ্রান্তি জন্মাইবার চেষ্টা করিয়াছেন, এবং ভ্রান্তির প্রতি-পোষণার্থ মিথ্যা করিয়া সামবেদের দোহাই দিয়াছেন. \* তিনি কখনও 'রাধা' শব্দের স্ষ্টিকারক, নহেন। যিনি রাধা শব্দের প্রকৃত ব্যুৎপত্তির অনুযায়িক হইয়া রাধারূপক রচনা করেন নাই, তিনি কখনও রাধার সৃষ্টিকর্তা নহেন। সেই জন্ম বিবেচনা করি যে, আদিম ত্রক্ষাবৈবর্ছেই রাধার প্রথম সৃষ্টি। এবং সেখানে রাধা কৃষ্ণারাধিকা আদর্শরূপিণী গোপী ছिल्न, मत्मह नारे।

রাধা শব্দের আর একটি অর্থ আছে—বিশাখানক্ষত্রের ণ একটি নাম রাধা। কৃত্তিকা হইতে বিশাখা চতুদিশ নক্ষত্র। পূর্বের কৃত্তিকা হইতে বংসর গণনা হইত। কৃত্তিকা হইতে রাশি গণনা করিলে বিশাখা ঠিক মাঝে পড়ে। অতএব রাদমগুলের মধ্যবর্তিনী হউন বা না হউন, রাধা রাশিমগুলের বা রাশমগুলের মধ্যবর্তী বটেন। এই 'রাশমগুলমধাবর্তিনী' রাধার সঙ্গে 'রাসমগুলের' রাধার কোন সম্বন্ধ আছে কি না, তাহা আসল ব্রহ্মবৈবর্ত্তের অভাবে স্থির করা অসাধ্য।

রাধাশলক বাংপতিঃ সামবেদে নিরূপিতা ৷--->৩ বাং ১০৩ ৷

<sup>+</sup> बाबा विनाबा भूरक्रकू निश्वित्तको अविकेश ।- अमनदकार ।

## একাদশ পরিক্রেদ

### ्रक्षावनगौगाव পवित्रमाधि

ভাগবতে বৃন্দাবনলীলা সম্বন্ধীয় আর কয়েকটা কথা আছে।

১ম, নন্দ এক দিন স্নান করিতে যমুনায় নামিলে, বরুণের অনুচর আসিয়া তাঁহাকে ধরিয়া লইয়া বরুণালয়ে যায়। কৃষ্ণ সেধানে গিয়া নন্দকে লইয়া আদেন। শাদা কথায় নন্দ এক দিন জলে ডুবিয়াছিলেন, কৃষ্ণ তাঁহাকে উদ্ভূত ক্রিয়াছিলেন।

২য়, একটা সাপ আসিয়া এক দিন নন্দকে ধরিয়াছিল। কৃষ্ণ সে সর্পের মুখ হইতে নন্দকে মুক্ত করিয়া সর্পকে নিহত করিয়াছিলেন। সর্পটা বিভাধর। কৃষ্ণস্পর্শে মুক্তি প্রাপ্ত হইয়া স্বস্থানে গমন করে। শাদা কথায় কৃষ্ণ একদিন নন্দকে সর্পমুখ হইতে রক্ষা করিয়াছিলেন।

তয়, শব্দাচ্ড নামে একটা অস্ত্র আসিয়া ব্রজাঙ্গনাদিগকে ধরিয়া লইয়া যায়। কৃষ্ণ বলরাম তাহার পশ্চাদ্ধাবিত হইয়া ব্রজাঙ্গনাদিগকে মৃক্ত করেন এবং শব্দাচ্ডকে বধ করেন। ব্রফাবৈবর্ত্তপুরাণে শব্দাচ্ডের কথা ভিন্নপ্রকার আছে, তাহার কিয়দংশ প্রেবিবর্ত্তিয়াছি।

৪র্থ, এই তিনটা কথা বিষ্ণুপুরাণে, হরিবংশে বা মহাভারতে নাই। কিন্তু কৃষ্ণকৃত অরিষ্টাসুর ও কেশী অস্থরের বধবৃতান্ত হরিবংশে ও বিষ্ণুপুরাণে আছে এবং মহাভারতে শিশুপালকৃত কৃষ্ণনিন্দায় তাহার প্রসঙ্গও আছে। অরিষ্ট ব্যর্কণী এবং কেশী অশ্বরূপী। শিশুপাল ইহাদিগকে বুষ ও অশ্ব বলিয়াই নির্দেশ করিতেছেন।

অতএব প্রথমোক্ত তিনটি বৃত্তাস্ত ভাগবতকারপ্রণীত উপস্থাস বলিয়া উড়াইয়া দিলে অরিষ্টবধ ও কেশিবধকে সেরপে উড়াইয়া দেওয়া যায় না। বিশেষ এই কেশিবধব্যান্ত অথর্বসংহিতায় আছে বলিয়াছি। সেখানে কেশীকে কৃষ্ণকেশী বলা হইয়াছে। কৃষ্ণকেশী অর্থে যার কাল চুল। ঋ্যেদসংহিতাতেও একটি কেশিস্ক্ত আছে, (দশম মণ্ডল, ১০৬ স্ক্তে)। এই কেশী দেব কে, তাহা অনিশ্চিত। ইহার চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক্ হইতে এমন বুঝা যায় যে, হয়ত মুনিই কেশী-দেবতা। মুনিগণ লম্বা লম্বা চুল রাখিতেন। এই ক্ষাকে মুনিগণেরই প্রশংসা করা হইতেছে। Muir সাহেবও সেইরপ ব্ঝিয়াছেন। কিন্তু প্রথম ঋকে, অন্থপ্রকার বুঝান হইয়াছে। প্রথম ঋক্ রমেশ বাবু এইরূপ বাঙ্গালা জন্মবাদ করিয়াছেন:—

ঁকেন্দ্র নামক যে দেব, ভিনি স্বায়িকে, জিনিই স্বরুকে, তিনি ভূলোক ও ত্যুলোককে ধারণ করেন। সমস্ত সংসারকে কেন্দ্রীই স্বালোকের বাবা দর্শনযোগ্য করেন। এই যে জ্যোতি, ইহার নাম কেন্দ্রী।"

তাহা হইলে, জগৰাজক যে জ্যোতি, তাহাই কেনী। এবং জগদাবরক যে জ্যোতি, তাহাই কৃষ্ণকেনী। কৃষ্ণ তাহারই নিধনকর্তা, অর্থাৎ কৃষ্ণ জগদাবরক তমঃ প্রতিহত ক্রিয়াছিলেন।

**এইখানে वृन्नावनलीमात्र পরিসমাপ্তি। এক্ষণে আলোচ্য যে আমরা ইহার ভিতর** পাইলাম কি 乎 ঐতিহাসিক কথা কিছুই পাইলাম না বলিলেই হয়। এই সকল পৌরাণিক কথা অতিপ্রকৃত উপস্থাদে পরিপূর্ণ। তাহার ভিতর ঐতিহাসিক তব অতি হুর্লভ। আমরা প্রধানত: ইহাই পাইয়াছি যে, কৃষ্ণ সম্বন্ধে যে সকল প্রবাদ আছে—চৌরবাদ এবং পরদারবাদ —দে সকলই অমূলক ও অলীক। ইহাই প্রতিপন্ন করিবার জন্ম আমরা এত সবিস্তারে ব্রজ্ঞলীলার সমালোচনা করিয়াছি। ঐতিহাসিক তত্ত্ব যদি কিছু পাইয়া থাকি, তবে সেটুকু এই,—অত্যাচারকারী কংসের ভয়ে বস্থুদেব আপন পদ্মী রোহিণী এবং পুত্রন্বয় রাম ও কৃষ্ণকে নন্দালয়ে গোপনে রাখিয়াছিলেন। কৃষ্ণ শৈশব ও কৈশোর সেইখানে অভিবাহিত করেন। ডিনি শৈশবে রূপলাবণ্যে এবং শিশুমূলভ গুণসকলে সর্বজনের প্রিয় ছইয়াছিলেন। কৈশোরে তিনি অতিশয় বলশালী হইয়াছিলেন এবং বুন্দাবনের অনিষ্টকারী পশু প্রান্থতি হনন করিয়া গোপালগণকে সর্ববদা রক্ষা করিতেন। তিনি শৈশবাবধিই সর্ববন্ধন এবং সর্ব্বজ্বীবে কারুণাপরিপূর্ণ—সকলের উপকার করিতেন। গোপালগণ প্রতি এবং গোপবালিকাগণ প্রতি তিনি মেহশালী ছিলেন। সকলের সঙ্গে আমাদ,আফ্লাদ করিতেন এবং সকলকে সম্ভষ্ট রাখিতে চেষ্টা করিতেন, এবং কৈশোরেই প্রকৃত ধর্মতত্ত্বও তাঁহার ছানয়ে উদ্ধাসিত হইয়াছিল। এডটুকু ঐতিহাসিক তত্ত্ব যে পাইয়াছি, ইহাও সাহস করিয়া विमार्क भाति ना। তবে ইহাও विमारक भाति या, ইহার বেশি আর কিছু नग्न।

# তৃতীয় খণ্ড

# মথুরা-দারকা

যন্তনোতি সতাং সেতৃমুতেনামৃতধোনিনা।
ধর্মার্থব্যবহারালৈন্তলৈ সত্যাত্মনে নম: ॥
শাস্থিপর্বনি, ৪৭ অধ্যায়:।

# <sup>1</sup>444 1 ROSE

41700

अपिटक करामत्र निकृष्ठे गरवाम नेष्ट्रिक टक, वृत्तावटम कृष्य वसताव अधिनत्र वननानौ इरेतारहन। ग्रामा हरेल जितिहै गर्यास करनासूक्त नकनत्क निर्फ कृतिबाहस्त। स्पर्वीय नोतंत्र निमा करमत्क विनित्मन, कृष्ण-त्राम बल्यस्तित भूछ। त्नवकीत क्रहेमगर्छका বলিয়া যে কন্তাকে কংস নিহত করিয়াছিলেন, সে নন্দ-যশোদার কলা। বহুদেব সন্তান পরিবর্তিত করিয়া কৃষ্ণকে নন্দালয়ে গোপনে রাখিয়াছেন। ইহা ওনিয়া কংস ছীত ভ কুম হইয়া বস্থদেবকৈ ভিরস্কৃত করিলেন, এবং ভাঁহার ববে উন্নত ইইলেন; এবং রাম-কৃষ্ণকে আনিবার জন্ম অকুরনামা এক জন যাদবপ্রধানকে বৃন্দাবনে প্রেরণ করিলেন। এ দিকে কংস আপনার বিব্যাত বলবান্ মল্লদিগের ছারা রাম-কৃষ্ণের বধসাধনের অভিপ্রায়ে ধমুর্দাথ নামে যজ্ঞের অমুষ্ঠান করিলেন। রাম-কৃষ্ণ অজুর কর্তৃক তথায় আনীত হইয়া । রঙ্গভূমিতে প্রবেশপূর্বক কংসের শিক্ষিত হস্তী কুবলয়াপীড়কে ও লরপ্রতিষ্ঠ মল্ল চাণুর ও মৃষ্টিককে নিহত করিলেন। ইহা দেখিয়া কংস নন্দকে লোহময় নিগড়ে অবরুদ্ধ করিবার এবং বস্থদেবকে বিনাশ করিবার জম্ম আদেশ করিয়া কৃষ্ণ-বলরামকে তাড়াইয়া দিবার আজ্ঞা করিলেন। তথন যে মঞ্চে মল্লযুদ্ধ দেখিবার জক্ত অস্থাস্থ যাদবের সহিত কংস উপবিষ্ট ছিলেন, কৃষ্ণ লক্ষপ্রদান-পূর্বক তত্পরি আরোহণ করিয়া কংসকে ধরিলেন এবং তাঁহাকে কেশের দ্বারা আকর্ষণ করিয়া রঙ্গভূমে নিপাতিত ও তাঁহাকে নিহত করিলেন। পরে বস্থদেব দেবকী প্রভৃতি গুরুজনকে ষ্ণাবিহিত বন্দন। করিয়া কংসের পিতা উত্রসেনকে রাজ্যে অভিষেক করিলেন। নিজে রাজা হইলেন না।

শাসরা এইখান ক্টতে ভারবতের নিকট বিদায় এইণ করিলাম। তাহার কারণ, ভারবতে ঐতিহানিক কথা কিছুই পাওয়া বার না; বাহা পাওরা বার, তাহা বিকুপুরাণেও আছে। তদতিরিক্ত বাহা পাওরা বার, তাহা শতিপ্রকৃত উপভান মার। তবে ভারবতক্ষিত বাল্যলীলা অতি প্রনিদ্ধ বলিয়া, আমরা ভারবতের সে অংশের পরিচয় দিতে বাধ্য ক্টরাছি। এক্ষণে ভারবতের নিকট বিদার এইণ করিতে পারি।

শ পথিমধ্যে কুলা-ঘটিত ব্যাপারটা আছে। বিকুপুরাণে নিলনীয় কথা কিছু নাই। কুলা আপনাকে ফ্লরী হইতে দেখিলা কুলকে নিজ মন্দিরে বাইতে অপুরোধ করিলেন, কুফ হানিয়াই আছির। বিকুপুরাণে এই পর্যন্ত। কুফের এ ব্যবহার মানবোচিত ও সক্ষনোচিত। কিছু ভাগবতকার ও ব্রহ্মবৈবর্তকার ভাহাতে সভ্তই নহেন, কুলার হঠাং ভক্তির হঠাং পুরকার বিয়াহেন, শেব বানায় কুলা পাটরানী।

হরিবংশ ও পুরাণ সকলে এইরপ কংসবধবৃত্তান্ত কথিত হইয়াছে। কংসবধ ঐতিহাসিক ঘটনা বটে, কিন্তু তবিষয়ক এই বিবরণ ঐতিহাসিকতা শৃত্ম। ইহাতে বিশ্বাস করিতে গোলে, অতিপ্রকৃত ব্যাপারে বিশ্বাস করিতে হয়। প্রথমতঃ দেবর্ষি নারদের অন্তিবে বিশ্বাস করিতে হয়। তার পর সেই দৈববাণীতে বিশ্বাস করিতে হয়, কেন না, কংসের ভয় সেই দৈববাণীত্বতি হইতে উৎপয়। তাহা ছাড়া, চুইটি গোপবালক আসিয়া বিনা বৃদ্ধে সভামধ্যে মধুরাধিপতিকে বিনষ্ট করিবে, ইহা ত সহজে বিশ্বাস করা যায় না। অতএব দেখা যাউক যে, সর্বব্রাচীন গ্রন্থ মহাভারতে এই বিষয় কি আছে। মহাভারতের সভাপর্বে জরাসন্ধ্য-পর্বাধ্যায়ে কৃষ্ণ নিজে নিজের পূর্ববৃত্তান্ত যুধিষ্টিরের নিকট বলিতেছেন:—

"কিয়ংকাল অতীত হইল, কংল \* বাদবগণকে প্রাভৃত করিয়া সহদেবা ও অন্তলা নামে বার্ত্রথের ঘূই কলাকে বিবাহ করিয়াছিল। ঐ ঘ্রাত্মা বীয় বাহ্বলে জ্ঞাতিবর্গকে প্রাজ্য করত স্ব্রাপেলা প্রধান হইয়া উঠিল। তোজবংশীয় বৃদ্ধ ক্ষত্রিয়াপ মূচ্মতি কংসের দৌরাত্মো সাতিশয় বাধিত হইয়া জ্ঞাতিবর্গকে পরিত্যাগ করিবার নিমিত্ত আমাকে অহুরোধ করিলেন। আমি তংকালে অক্রুরেক আহুর-কল্যা প্রদান করিয়া জ্ঞাতিবর্গের হিত্সাধনার্থ বলভ্জ সমভিব্যাহারে কংস ও স্থনায়াকে সংহার করিলাম।"

ইহাতে কৃষ্ণ বলরাম বুন্দাবন হইতে আনীত হওয়ার কথা কিছুমাত্র নাই। বরং এমন বুঝাইতেছে যে, কংসবধের পূর্ব্ব হইতেই কৃষ্ণ বলরাম মথুরাতে বাস করিতেন। কৃষ্ণ বলিতেছেন যে, বৃদ্ধ যাদবেরা জ্ঞাতিবর্গকে পরিত্যাগ করিবার নিমিত্ত তাঁহাকে অনুরোধ করিয়াছিলেন, অর্থাৎ পলাইয়া আত্মরক্ষা করিতে পরামর্শ দিয়াছিলেন। কৃষ্ণ তাহা না করিয়া জ্ঞাতিদিগের মঙ্গলার্থ কংসকেই বধ করিলেন। ইহাতে বলরাম ভিন্ন আর কেছ তাঁহার সহায় ছিল কি না, ইহা প্রকাশ নাই। কিন্তু ইহা স্পষ্ট বুঝা ঘাইতে পারিতেছে যে, অন্যান্থ যাদবগণ প্রকাশ্যে তাঁহাদের সাহায়া ক্রমন বা না কর্মন, কংসকে কেহ রক্ষা করিতে চেষ্টা করেন নাই। কংস তাঁহাদের সকলের উপর অত্যাচার করিত, এমন্থ বরং বোধ হয় তাঁহারাই রাম-কৃষ্ণের বলাধিক্য দেখিয়া তাঁহাদিগকে নেতৃছে সংস্থাপন করিয়া ক্রেমর বধসাধন করিয়াছিলেন। এইটুকু ভিন্ন আর কিছু ঐতিহাসিক তত্ত্ব পাওয়া যায় না।

কালীএসর সিংল মহোবদের অধুবাদ এখানে উদ্ত করিলাস, কিন্তু বলিতে বাধ্য এই অমুবাদে আছে "বানবরাল কলে।" বুলে তাহা নাই, বধা---

<sup>.</sup> क्छिन्दिवं कामछ कथना निर्मश यानवान् !

হুতবাং "দানবরাজ" শব্দ তুলিরা দিয়াছি।

আর ঐতিহাসিক তম্ব ইহা পাওয়া বায় যে, কৃষ্ণ কংসকে নিহত করিয়া কংসের পিতা উপ্রলেনকেই যাদবদিগের আধিপত্যে সংস্থাপিত করিয়াছিলেন। কেন না মঙাভারতেও উপ্রসেনকে যাদবদিগের অধিপতি স্বরূপ বর্ণিত দেখিতে পাওয়া যায়। এ দেশের চিরপ্রচলিত রীতি ও নীতি এই যে, যে রাজাকে বং করিতে পারে, সেই তাহার রাজ্যভাগী হয়। কংসের বিজেতা কৃষ্ণ অনায়াসেই মথুরার সিংহাসন অধিকৃত ক্রিতে পারিতেন: কিন্তু তিনি তাহা করিলেন না, কেন না, ধর্মত: সে রাজ্য উগ্রসেনের। উত্রসেনকে পদচাত করিয়াই কংস রাজা হইয়াছিল। ধর্মাই কুফের নিকট প্রধান, ডিনি শৈশবাবধিই ধর্মাত্ম। অতএব যাহার রাজ্য, তাহাকেই তিনি রাজ্য প্রদান করিলেন। তিনি ধর্মাত্মক হইয়াই কংসকে নিহত করিয়াছিলেন। আমরা পরে দেখিব যে, তিনি প্রকাশ্যে বলিতেছেন যে, যাহাতে পরহিত, তাহাই ধর্ম। এখানে ঘোরতর অত্যাচারী ক্লের বধে সমস্ত যাদবগণের হিতসাধন হয়, এই জম্ম তিনি কংসকে বধ করিয়াছিলেন— ধর্মার্থ মাত্র। বধ করিয়া করুণহাদয় আদর্শপুরুষ কংসের জন্ম বিলাপ করিয়াছিলেন এমন কথাও গ্রন্থে লিখিত আছে। এই কংসবধে আমরা প্রথমে প্রকৃত ইতিহাসের সাক্ষাৎ পাই এবং এই কংসবধেই দেথি যে, কৃষ্ণ পরম বলশালী, পরম কার্যাদক্ষ, পরম স্থায়পর, পরম ধশাত্মা, পরহিতে রত, এবং পরের জম্ম কাতর। এইখান হইতে দেখিতে পাই যে, তিনি আৰ্দৰ্শ মন্ত্ৰা।

## দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

শিক্ষা

পুরাণে কথিত হইয়াছে যে, কংসবধের প্র কৃষ্ণ বলরাম কাশীতে সান্দীপনি ঋষির নিকট শিক্ষার্থে গমন করিলেন, এবং চতুঃষষ্টিদিবসমধ্যে শস্ত্রবিভায়ে স্থশিক্ষিত হইয়া গুরুদক্ষিণা প্রদানাস্তে মথুরায় প্রত্যাগমন করিলেন।

কৃষ্ণের শিক্ষা সহদ্ধে ইহা ছাড়া আর কিছু পুরাণেতিহাসে পাওয়া যায় না।
নন্দালয়ে তাঁহার কোনও প্রকার শিক্ষা হওয়ার কোন প্রসঙ্গ কোন গ্রন্থে পাওয়া যায় না।
অথচ নন্দ ভাতিতে বৈশ্য ছিলেন, বৈশ্যদিগের বেদে অধিকার ছিল। বৈশ্যালয়ে
তাঁহাদিগের কোনও প্রকার বিভাশিক্ষা না হওয়া বিচিত্র বটে। বোধ হয়, শিক্ষার সময়

উপস্থিত হইবার প্রেই তিনি নন্দালর হইতে মধুরার পুনরানীত হইয়াছিলেন। পূর্ব-পরিছেদে মহাভারত হইতে যে কুজনাক্য উদ্ভ করা গিরাছে, তাহা হইতে এরপ অনুমানই সক্ষত যে, কংসবধের অনেক পূর্ব হইতেই তিনি মধুরায় বাস করিতেছিলেন, এবং মহাভারতের সভাপর্বে শিশুপালকৃত কৃষ্ণনিন্দায় দেখা যায় যে, শিশুপাল তাঁহাকে কংসের অন্ধভোৱা বলিতেছে—

শিক চানেন ধৰ্মজ ভূকেময়ং বলীয়স:।

স চানেন হতঃ কংস ইত্যেতয় মহাভূতং ॥"

মহাভারতম, সভাপর্ব, ৪০ অধ্যাম:।

অতএব বোধ হয়, শিক্ষার সময় উপস্থিত হইতে না হইতেই কৃষ্ণ মথুরায় আনীত হইয়াছিলেন। বৃন্দাবনের গোপীদিগের সঙ্গে প্রথিত কৈশোরলীলা যে উপস্থাস মাত্র, ইহা তাহার অক্সতর প্রমাণ।

মথুরাবাসকালেও তাঁহার কিরপে শিক্ষা হইয়াছিল, তাহারও কোন বিশিষ্ট বিবরণ নাই। কেবল সান্দীপনি মৃনির নিকট চতু:ষষ্টি দিবস অন্ত্রশিক্ষার কথাই আছে। বাঁহারা ক্ষককে ঈশ্বর বলিয়া জানেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ বলিতে পারেন, সর্বজ্ঞ ঈশ্বরের আবার শিক্ষার প্রয়োজন কি ? তাহার উত্তরে বলা যাইতে পারে যে, তবে চতু:ষষ্টি দিবস সান্দীপনিগৃহে শিক্ষারই বা প্রয়োজন কি ? ফলত: কৃষ্ণ ঈশ্বরের অবতার হইলেও মানবধর্মাবলম্বী এবং মান্থবী শক্তি ছারাই সকল কার্য্য সম্পন্ন করেন, এ কথা আমরা প্রের্ব বলিয়াছি এবং এক্ষণেও তাহার ভূরি ভূরি প্রমাণ দেখাইব। মান্থবী শক্তি ছারা কর্ম করিতে গেলে, শিক্ষার ছারা সেই মান্থবী শক্তিকে অনুশীলিত এবং ফুরিত করিতে হয়। যদি মান্থবী শক্তি স্বতঃ ইইয়া সর্বকার্য্যায়ায়নক্ষম হয়, তাহা হইলে সে এশী শক্তি — মান্থবী শক্তি নহে। কৃষ্ণের যে মান্থবী শিক্ষা হইয়াছিল, তাহা এই সান্দীপনির্ভান্ত ভিন্ন আরও প্রমাণ আছে। তিনি সমগ্র বেদ অধ্যয়ন করিয়াছিলেন। নহাভারতের সভাপর্বের অর্থাভিহরণ-পর্বাধ্যায়ে কৃষ্ণের পূজ্যতা বিষয়ে ভীম্ব একটি হেতু এই নির্দ্ধেশ করিতেছেন যে, কৃষ্ণ নিখিল বেদবেদাঙ্গপারদর্শী। তাদৃশ বেদবেদাঙ্গজানসম্পন্ন ছিতীয় ব্যক্তি ছর্লভ।

"বেদবেদাদবিজ্ঞানং বলং চাপাধিকং তথা। নুণা- লোকে হি কোহয়োহতি বিশিষ্ট: কেশবাদৃতে ॥" মহাভাৱতম্, সভাপর্ব্ব, ৩৮ অধ্যায়:। মহাভারতে কৃষ্ণের বেদজ্ঞতা সম্বন্ধে এইরপ আরও ভূরি ভূরি শ্রেমাণ পাওয়া যার। এই বেদজ্ঞতা ভাঁহার অভ্যসন্ধও নহে। ছান্দোগ্য উপনিবদে প্রমাণ পাইয়াছি যে, তিনি আলিরসবংশীয় বোর ঋষির নিকট অধ্যয়ন করিয়াছিলেন।

সে সময়ে শ্রেষ্ঠ বাহ্মণ ক্ষরিয়দিপের উচ্চশিক্ষার উচ্চাংশকে ভপস্থা বলিত। শ্রেষ্ঠ রাজ্যিগণ কোন সময়ে না কোন সময়ে তপস্থা করিয়াছিলেন, এইরপ কথা প্রায় পাওয়া বার। আমরা একণে তপস্থা অর্থে যাহা বৃঝি, বেদের অনেক স্থানেই দেখা যায় যে, তপস্থার প্রকৃত অর্থ তাহা নহে। আমরা বৃঝি তপস্থা অর্থে বনে বসিয়া চক্ষু বৃজিয়া নিশাস ক্ষম করিয়া পানাহার ত্যাগ করিয়া ঈশরের ধ্যান করা। কিন্তু দেবতাদিগের মধ্যে কেহ কেছ এবং মহাদেবও তপস্থা করিয়াছিলেন, ইহাও কোন কোন এছে পাওয়া যায়। বিশেষতঃ শতপথবাক্ষণে আছে যে, অয়ং পরবন্ধ সিম্ফু হইলে তপস্থার দ্বারাই সৃষ্টি করিলেন, যথা—

সোহকাময়ত। বছঃ আঃ প্রজায়েরতি। স তপোহতপাত। স তপতপ্তা ইনং সর্কাম্যজত।\*

অর্থ,—"তিনি ইচ্ছা করিলেন, আমি প্রজাস্তির জন্ম বহু হইব। তিনি তপস্থা করিলেন। তপস্থা করিয়া এই সকল স্তি করিয়াছিলেন।"

এ সকল স্থানে তপস্থা অর্থে এই রকমই বৃথিতে হয় যে, চিত্ত সমাহিত করিয়া আপনার শক্তি সকলের অমুশীলন ও ক্ষুরণ করা। মহাভারতে কথিত আছে যে, কৃষ্ণ দশ বংসর হিমালয় পর্বতে তপস্থা করিয়াছিলেন। মহাভারতের ঐশিক পর্বে লিখিত আছে যে, অখ্থামাপ্রযুক্ত ব্রহ্মশিরা অস্ত্রের দারা উত্তরার গর্ভপাতের সন্তাবনা হইলে, কৃষ্ণ সেই মৃতশিশুকে পুনক্ষজীবিত করিতে প্রতিজ্ঞার্চ হইয়াছিলেন, এবং তখন অখ্থামাকে বিলয়াছিলেন যে, তৃমি আমার তপোবল দেখিবে।

আদর্শ মনুয়ের শিক্ষা আদর্শ শিক্ষাই হইবে। ফলও সেইরপ দেখি। কিন্তু সেই প্রাচীন কালের আদর্শ শিক্ষা কিরপ ছিল, তাহা কিছু জানিতে পারা গেল না, ইহা বড় ছঃখের বিষয়।

<sup>+</sup> २ नहीं, + अपूर्वाक् ।

# তৃতীয় পরিচেছদ

Company of the state of the sta

#### खवानक

সকল সময়েই দেখা যায় যে, ভারতবর্ষে, অন্ততঃ ভারতবর্ষের উত্তরার্দ্ধে এক এক জন সমাট্ ছিলেন, তাঁহার প্রাধাক্ত অতা রাজগণ খীকার করিত। কেহ বা করদ, কেহ বা আজাত্মবর্তী, এবং যুদ্ধকালে সকলেই সহায় হইত। ঐতিহাসিক সময়ে চপ্রপ্তর, বিক্রমাদিতা, অশোক, মহাপ্রতাপশালী গুপ্তবংশীয়েরা, হর্ষবর্জন শিলাদিতা, এবং আধুনিক সময় পাঠান ও মোগল—ইহারা এইরূপ সমাট্ ছিলেন। হিন্দুরাজ্যকালে অধিকাংশ সময়ই এই আধিপতা মগধাধিপতিরই ছিল। আমরা যে সময়ের বর্ণনায় উপস্থিত, সে সময়েও মগধাধিপতি উত্তর ভারতে সমাট্। এই সমাট্ বিখ্যাত জরাসদ্ধ। তাঁহার বল ও প্রভাগ মহাভারতে, হরিবংশে ও পুরাণ সকলে অতিশয় বিস্তারের সহিত বর্ণিত হইয়াছে। কথিত হইয়াছে যে, কুরুক্কেত্রের যুদ্ধে উভয় পক্ষের মোটে অষ্টাদশ অক্লোহিণী সেনা উপস্থিত ছিল, লেখা আছে। একা জরাসদ্ধের বিংশতি অক্লোহিণী সেনা ছিল লিখিত হইয়াছে।

কংসবধের পর তাঁহার বিধবা কস্থান্থয় জরাসদ্ধের নিকটে গিয়া পতিহস্তার দমনার্থ রোদন করেন। জরাসদ্ধ কৃষ্ণের বধার্থ মহাসৈত্য লইয়া আসিয়া মথুরা অবরোধ করেন। জরাসদ্ধ কৃষ্ণের বধার্থ মহাসৈত্য লইয়া আসিয়া মথুরা অবরোধ করেন। জরাসদ্ধের অসংখ্য সৈত্যের তুলনায় যাদবদিগের সৈত্য অতি অল্ল। তথাপি কৃষ্ণের সেনাপতিত্বগুণে যাদবেরা জরাসদ্ধকে বিমুখ করিয়াছিলেন। কিন্ত জরাসদ্ধের বলক্ষয় করা তাঁহাদের অসাধ্য। কেন না, জরাসদ্ধের সৈত্য অগণ্য। অতএব জরাসদ্ধ পুনংপুন: আসিয়া মথুরা অবরোধ করিতে লাগিল। যদিও সে পুনংপুন: বিমুখীকৃত হইল, তথাপি এই পুনংপুন: আক্রমণে যাদবদিগের গুক্তর অগুভ উৎপাদনের সন্তাবনা হইল। যাদবদিগের ক্ষুদ্রসৈত্য পুনংপুন: যুদ্ধ ক্ষয় হইতে লাগিলে তাঁহারা সৈত্যপৃত্য হইবার উপক্রম হইলেন। কিন্তু সমুদ্রে জায়ার ভাটার স্থায় জরাসদ্ধের অগাধ সৈত্যের ক্ষয়বৃদ্ধি কিছু জানিতে পারা গেল না। এইরপ সপ্তদশবার আক্রান্ত হওয়ার পর, যাদবেরা কৃষ্ণের পরামশীস্থসারে মথুরা ত্যাগ করিয়া ত্রাক্রম্য প্রদেশে তুর্গনির্মাণপূর্বক বাস করিবার অভিপ্রায় করিলেন। অতএব সাগারদ্বীপ শ্বরকায় যাদবিদিগের জক্ষ পুরী নির্মাণ হইতে লাগিল এবং ত্রারোহ

देशकेक नर्कारक बातका क्रकार्य इर्जाध्यक्षे अरकाणिक इरेला। सिक काशामा बाहका गार्रशिक्ष भूटर्सरे बडामक कड़ीरन बाब मधूना काकमन कतिएक कामिरेसन । किसी कोटर सेटर महस्ट

এই সময়ে জনাসভের উত্তেজনায় আর এক প্রবল শক্ত কৃষ্ণকৈ আক্রমণ করিবার ক্র উপস্থিত হইল। অনেক গ্রন্থেই দেখা যায় যে, প্রাচীনকালে ভারতবর্ষের স্থানে স্থানে যবনদিলের রাজত ছিল। এক্ষণকার পণ্ডিতের। সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, প্রাচীন গ্রীকদিগকেই ভারতবর্ধীয়ের। যবন বলিতেন। किন্তু এই সিদ্ধান্ত বিশুদ্ধ कि नা, তাৰিবরে অনেক সন্দেহ আছে। বোধ হয়, শক, হুণ, এটক প্রভৃতি অহিন্দু সভ্য জাতিমাত্রকেই যবন বলিতেন। बाहार इंडेक, के त्रमार्य, कानवर्ग नारम क्रेक क्रम यरन दाका छात्रेज्यर्द अछि धारनश्राम হইয়া উঠিয়াছিলেন। তিনি আসিয়া সলৈতে মথুরা অবরোধ করিলেন। কিন্ত পরমসমর-রহক্তবিং কৃষ্ণ তাঁহার সহিত সসৈতে যুগ্ধ করিতে ইচ্ছা করিলেন না। কেন না, কুল রাদবসেনা তাঁহার সহিত বৃদ্ধ করিয়া তাঁহাকে বিমৃথ করিলেও, সংখ্যায় বড় অল হইয়া বাইবে। ছতাবশিষ্ট যাহা থাকিবে, ভাহারা জরাসন্ধকে বিমুখ করিতে সক্ষম হইতে না পারে। আর ইহাও পশ্চাং দেখিব যে, সর্বভূতে দয়াময় কৃষ্ণ প্রাণিহত্যা পক্ষে ধর্ম্ম প্রয়েজন ব্যতীত অনুরাগ প্রকাশ করেন না। যুদ্ধ অনেক সময়েই ধর্মানুমোদিত, সে সময়ে যুদ্ধে অপ্রবৃত্ত হইলে, ধর্মের হানি হয়, গীভায় কৃষ্ণ এই মডই প্রাকাশ করিয়াছেন। এবং এখানেও কাল্যবন এবং জরাসজের সহিত বৃদ্ধ ধর্ম্ম। আত্মরকার্থ এবং অজনরকার্থ প্রজাগণের রকার্থ যুদ্ধ না করা ঘোরতর অধর্ম। কিন্তু যদি যুদ্ধ করিতেই হইল, ওবে যত অল মহুরোর প্রাণ হানি করিয়া কার্য্য সম্পন্ন করা যায়, ধার্মিকের তাহাই কর্তব্য। আমরা মহাভারতের সভাপর্কে জ্বাসন্ধবধ-পর্কাধ্যায়ে দেখিব যে, যাহাতে অক্স কোন মনুয়ের জীবন হানি না হইয়া জরাসন্ধবধ সম্পন্ন হয়, কৃষ্ণ তাহার সত্পায় উদ্ভূত করিয়াছিলেন। কাল্যবনের যুদ্ধেও তাহাই করিলেন। তিনি সসৈত্তে কাল্যবনের সম্খীন না হইয়া কাল্যবনের বধার্থ কৌশল অবলম্বন করিলেন। একাকী কাল্যবনের শিবিরে গিয়া উপস্থিত হইলেন। কাল্যবন তাঁহাকে চিনিতে পারিল। কৃষ্ণকে ধরিবার জন্ম হাত বাড়াইল, কৃষ্ণ ধরা না দিল্লা পলায়ন করিলেন। কাল্যবম জাঁহার পশ্চান্ধাবিত ছইল। কৃষ্ণ যেমন বেদে বা যুদ্ধবিভায় স্পণ্ডিত, শারীরিক ব্যায়ামেও তক্রেপ স্পারগ। আদর্শ মন্ত্রের এইরূপ হওয়া উচিত, আমি "ধর্মভব্বে" দেখাইয়াছি। অতএৰ কাল্যবন কৃষ্ণকে ধরিতে পারিলেন না। कृष कामयरन कर्जुक चामूरुष इंदेश अर्क गितिस्ट्रात मरशा टॉरन्न कंत्रितननं। कविष्ठ चारक, भिरादन मृह्कूम नारम अक अवि निक्षिण क्रिलन। कान्यवन खहाबाकात्रमत्त्र

কুলকে দেখিছে দা পাইরা, সেই অবিকেই কৃষ্ণজনে পদাখাত করিল। পদাখাতে উদ্বিজ হইয়া ঋষি কাল্যবনের প্রতি দৃষ্টিপাত করিবামাত্র কাল্যবন ভন্মীভূত হইয়া গেল।

এই অভিশ্লেকত ব্যাপারটাকে আমরা বিশাস করিতে প্রস্তুত নহি। সুল কথা এই
বৃথি যে, কৃষ্ণ কৌশলাবলম্বনপূর্বক কাল্যবনকে তাহার সৈত্য হইতে দুরে লইয়া গিয়া,
গোপন স্থানে তাহার সঙ্গে হৈরণা যুদ্ধ করিয়া তাহাকে নিহত করিয়াছিলেন। কাল্যবন
নিহত হইলে, তাহার সৈত্য সকল ভঙ্গ দিয়া মথুরা পরিত্যাগ করিয়া গেল। তাহার পর
করাসদ্ধের অষ্টাদশ আক্রমণ,—সে বারও জরাসদ্ধ বিমুধ হইল।

উপরে যেরপ বিষরণ লিখিত হইল, তাহা হরিবংশে ও বিফাদিপুরাণে আছে।
মহাভারতে জরাসজের যেরপ পরিচয় কৃষ্ণ অয়ং যুধিছিরের কাছে দিয়াছেন, তাহাতে এই
অষ্টাদশ বার যুদ্ধের কোন কথাই নাই। জরাসজের সঙ্গে যে যাদবদিগের যুদ্ধ হইয়াছিল,
এমন কথাও স্পষ্টত: নাই। যাহা আছে, তাহাতে কেবল এইটুকু বুঝা যায় যে, জরাসজ্
মধুরা একবার আক্রমণ করিতে আসিয়াছিলেন, কিন্ত হংস নামক তাঁহার অছগত কোন
বীর বলদের কর্ম্ব নিহত হওয়ায় জরাসজ্ঞ ছংখিত মনে অস্থানে প্রস্থান করিয়াছিলেন।
সেই স্থান স্থামরা উদ্ধৃত করিতেছি:—

ক্ষিত্র করে অক্টান্ত হইল করে যাদবগণকে পরাভূত করিয়া সহদেব। ও অহনা নামে বাইএবের ক্ষিত্র করেছে করিয়া ছিল। ঐ ত্রান্ধা স্বীয় বাত্রকে জাতিবর্গকে পরান্ধয় করত সর্বগণেকা প্রধান ইয়া উঠিল। ভোলবংশীয় বৃদ্ধ ক্ষিত্রগণ মূচমতি কংসের দোরাত্ম্যে সাতিশয় বাধিত ইইরা জাতিবর্গকে পরিত্যাপ করিবার নিমিত্ত আমাকে অহুরোধ করিলেন। আমি তৎকালে অক্রুরেক আহককন্তা প্রদান করিয়া জাতিবর্গের হিত্যাধনার্থ বলভক্ত সম্ভিব্যাহারে কংস ও হ্বনামাকে সংহার করিলাম। তাহাতে কংসন্ধার নিবারিত ইইল বটে, কিছ কিছুদিন পরেই জরাসন্ধ প্রবল পরাক্রান্ত হইরা উঠিল। তথন আমরা জাতি বন্ধুসণের সহিত একত্র ইয়া পরামর্শ করিলাম যে যদি আমরা শক্রনাশক মহান্ত্রনারা তিন শত বংসর অবিলামে জরাসন্ধের কৈন্ত বধ করি, তথাপি নিংশেষিত করিতে পারিব না। দেবতুলা তেজনী মহাবলপরাজান্ত হংস ও ভিন্নক নামক তুই বীর তাহার অহুগত আছে; উহারা অন্ত্রান্থতে কদাচ নিহত ইইবে না। আনার নিশ্চয় বোধ ইইতেছে, ঐ তুই বীর এবং জরাসন্ধ এই তিন জন একত্র ইইলে ত্রিভ্রন বিজয় করিতে পারে। হে ধর্মবান্ধা। এই পরামর্শ কেবল আমাদিগের অভিমত হইল এমত নহে, অস্তান্ধ ভূপতিগণও উহাতে অন্ত্রেমান্ন করিবেন।

হাস নামে ছবিখ্যাত এক নরপতি ছিলেন। বলদেব তাঁহাকে সংগ্রামে সংহার করেন। ভিছক লোকমুখে হংস মরিমাছে, এই কথা প্রবণ করিমা নামসাদৃশ্রপ্রক ভাষার সহচর হংস নিধন প্রাপ্ত হইয়াছে বলিয়া ছিবু কুরিল। শ্রের হংস বিনা স্থামার স্থীবন ধারণে প্রমোজন নাই, এই বিবেচনা করতঃ যমুনায় নিমা হইরা আণত্যাগ করিল। এ জিলে উৎ-সহচর হংস্ত পরস্থ প্রশাসনা তিবককে আপন মিধ্যা মৃত্যুল সংবার আবণে প্রাণত্যাল করিতে আবণ করিয়া বংশবোনান্তি ছংখিত হইরা মনুনাজনে আজ্বনমর্শন করিল। জরাস্থ এই ছুই বীর পুরুবের নিধনবার্তা আবণে বংশবোনান্তি ছংখিত ও স্ক্রমনা হইয়া জনগরে প্রজান করিলে। জরাস্থ বিম্না হইয়া অপুরে গমন করিলে পর আমরা প্রমাঞ্জাদে মধ্বার বাস করিতে লাগিলাম।

কিয়দিনাত্তর পতিবিয়োগ-ছঃখিনী অরাসভ্যান্দিনী খীয় পিতার সমীপে আগমন পূর্বাক 'আয়ায় পতিহভাকে সংহার কর' বলিয়া বারংবার তাঁহাকে অহরোধ করিতে লাগিলেন। আমরা পুর্কেই জ্বাসজের বলবিক্রমের বিষয় স্থির করিয়াছিলাম, একণে ভাহা শ্বরণ করতঃ সাভিলয় উৎকটিত হইলাম। তথন আম্রা আমাদের বিপুল ধনসম্পত্তি বিভাগ করত সকলে কিছু কিছু লইয়া প্রস্থান করিব এই স্থির করিয়া স্বস্থান পরিত্যাগ পূর্বাক পশ্চিমদিকে পলায়ন করিলাম। ঐ পশ্চিম দেশে রৈবতোপশোভিত পর্ম রুমণীয় কুশস্থলীনামী পুরীতে বাস করিতেছি—তথায় এরপ তুর্গদংস্কার করিয়াছি বে, সেধানে থাকিয়া বৃক্ষিবংশীয महात्रपरिशत कथा मृद्य थाकूक, खीरनाटकतां ध चनावारम युक्त कतिएक भारत । दह तास्त्र ! अकरन सामता चकुरजांखरा के नगरीमरश वान कविराजिश। माधवान नमछ मगधरमनवानी त्नहे नक्साई देववज्य नक्सा त्मिया नतम चास्नानिक स्ट्रेलन। दर कुक्कुनश्रतीय। चामवा नामवीयुक स्ट्रेशां बरानदक उन्दर्ध-ভয়ে পর্বত আত্রয় করিয়াছি। ঐ পর্বত দৈর্ঘো তিন বোজন, প্রাছে এক বোজনের অধিক এবং একবিংশতি পুলযুক্ত। উহাতে এক এক বোজনের পর শত শত বার এবং অত্যুংকুই উন্নত ভোবন স্কল আছে। যুদ্ধপুৰ্ম মহাবলপদাক্ৰান্ত কত্ৰিয়গণ উহাতে সৰ্বাদা বাস করিতেছেন। হে বাদন। আমাদের क्रिंग भड़ीत्म नरुख खाजा चारह। भाईरक्त्र धक्माउ भूम, छाहाता मकरनई चमत्रजुना। हार्करस्य छ তাঁহার লাতা, চক্রদেব, সাত্যকি, আমি, বলভল, যুদ্ধবিশারদ শাখ-আমরা এই সাত জন বথী। ক্লডকর্মা, অনাধৃষ্টি, সমীক, সমিডিএয়, কক, শৃষ্ক ও কৃষ্টি এই সাত জন মহারণ, এবং অন্ধকডোলের চুই বৃদ্ধ পুত্র ও वाजा এই মহাবলপরাক্রান্ত দৃঢ় কলেবর দশজন মহাবীর,—ইহারা স্কলেই জরাস্ত্রাধিকৃত মধ্যম দেশ স্মরণ করিয়া যত্রংশীয়দিগের সহিত মিলিত হইরাছেন।"

এই জরাসদ্বধ-পর্কাধ্যায় প্রধানত: মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়া আমার বিশান। ত্একটা কথা প্রক্রিপ্ত থাকিতে পারে, কিন্ত অধিকাংশই মৌলিক। যদি তাহা সভ্য হয়, তাহা হইলে, কৃষ্ণের সহিত জরাসদ্বের বৈরোধ-বিবয়ে উপরি উক্ত বৃত্তান্তই প্রামাণিক বলিয়া আমাদিগকে গ্রহণ করিতে হইবে। কেন না, পূর্বের বৃথাইয়াছি য়ে, হরিবংশ এবং পুরাণ সকলের অপেক্ষা মহাভারতের মৌলিকাংশ অনেক প্রাচীন। যদি এ কথা যথার্থ হয়, তবে জরাসদ্বকৃত অষ্টাদশ বার মথুরা আক্রমণ এবং অষ্টাদশ বার তাহার পরাভব, এ সমস্তই মিখা গয়। প্রকৃত বৃত্তান্ত এই হইতে পারে য়ে, একবারমাত্র সমপুরা আক্রমণে আসিয়াছিল এবং নিম্বল হইয়া প্রভাবর্তন করিয়াছিল। ছিতীয়বার

## **ठ**जूर्थ शतित्व्हप

#### ক্ষেত্র বিবাহ

কৃষ্ণের প্রথমা ভার্যা ক্লিনী। ইনি বিদর্ভরাঞ্জ্যের অধিপতি ভীমকের কন্সা।
তিনি অভিশয় রূপবতী এবং গুণবতী শুনিয়া কৃষ্ণ ভীমকের নিকট ক্লিনীকে বিবাহার্থ
প্রার্থনা করিয়াছিলেন। ক্লিনীও কৃষ্ণের অমুরক্তা হইয়াছিলেন। কিন্তু ভীমক কৃষ্ণশক্র
জ্বাসজ্বের পরামর্শে ক্লিনীকে কৃষ্ণে সমর্পণ করিতে অসমত হইলেন। তিনি কৃষ্ণদেবক
শিশুপালের সঙ্গে ক্লিনীর বিবাহ ছির করিয়া দিনাবধারণপূর্বক সমস্ত রাজগণকে নিমন্ত্রণ
করিলেন। যাদবগণের নিমন্ত্রণ হইল না। কৃষ্ণ ছির করিলেন, যাদবিদ্যকে সঙ্গে লইরা
ভীমকের রাজধানীতে যাইবেন এবং ক্লিনীকে তাঁহার বন্ধ্বর্গের অসম্বভিতেও প্রহণ করিয়া
বিবাহ করিবেন।

কৃষ্ণ ভাষাই করিলেন। বিবাহের দিনে কৃষ্ণিণী দেবারাধনা করিয়া দেবমন্দির হইতে বাহির হইলে পর, কৃষ্ণ ভাঁহাকে সইয়া রথে তুলিলেন। ভীত্মক ও তাঁহার পূত্রগণ এবং জরাসন্ধ প্রভৃতি ভীত্মকের মিত্রাক্ষণণ কৃষ্ণের আগমনসংবাদ শুনিয়াই এইরপ একটা কাও উপস্থিত হইবে বুঝিয়াছিলেন। অতএব তাঁহারা প্রস্তুত ছিলেন। সৈত্ত সইয়া সকলে কৃষ্ণের পশ্চাৎ ধাবিত হইলেন। কিন্তু কেহই কৃষ্ণকে ও যাদবগণকে পরাস্কৃত ক্রিতে পারিলেন না। কৃষ্ণ ক্রিলিনিক ছারকায় লইয়া গিয়া বধাশাল্ল বিবাহ করিলেন।

ইছাকে 'হরণ' বলে। হরণ অর্থে কয়ার প্রতি কোনরাপ অত্যাচার বুঝায় না। কয়ার যদি পাত্র অভিযত হয়, এবং সে বিবাহে সেঃ সম্মত থাকে, তবে তাহার প্রতি কি লভাচার। কৰিবীয়নতাও লৈ কোন কটে নাই, বন্ধ না কৰিবী ক্লাক অভ্নকা, এয়ং গ্রে বেনাইন বে, ক্লাক্রমানিক সার্ক্ষণত ক্লাক্রমেক কে নোৰ বন্ধ নাইন ভবে একা, কলাক্রমে কোন প্রকার নোইন কার কার আহল কি না, ভাষার বিশেষ বিচার আহলক এ কথা আহলা বীবার করি। আমরা সে বিচার স্ভলাহরণের সময় করিব। কেন না, ক্লাক্রমে কেন বিচার সেই সময় করিয়াছেন। অভএব একণে সে বিষয়ে কোন কথা বলিব না।

ভবে ইহার ভিতর আর একটা কথা আছে। সে কালে ক্রিয়রালগণের বিবাহের ছুইটি পদ্ধতি প্রশক্ত হিল;—এক ব্যাংবর বিবাহ, আর এক হরণ। কথনও কথনও এক বিবাহে ছুই রক্ম ঘটিয়া যাইড, যথা—কাশিরাজক্তা অম্বিকাদির বিবাহে। ঐ বিবাহে স্বাংবর হয়। কিন্তু আদর্শ ক্রিয়ে দেবরত ভীম, স্বাংবর না মানিয়া, তিনটি ক্তাই কাড়িয়া লইয়া গেলেন। আর ক্তার স্বাংবরই হউক, আর হরণই হউক, ক্তা এক জন লাভ ক্রিলে, উদ্ধত্তভাব রণপ্রিয় ক্রিয়েগণ একটা যুদ্ধবিগ্রহ উপস্থিত করিতেন। ইতিহাসে জৌপদীস্বয়ংবরে এবং কাব্যে ইন্দুমতীস্বয়ংবরে দেখিতে পাই যে, ক্তা হত্য হয় নাই, তথাপি যুদ্ধ উপস্থিত। মহাভারতের মৌলিক অংশে ক্লিণী যে হাতা হইয়াছিলেন, এমন কথাটা পাওয়া যায় না। শিশুপালবধ-পর্বাধারের ক্ষে বলিতেছেন:—

ক্ষিণ্যামন্ত মৃত্ত প্রার্থনাদীর্ম্ধত:।
ন চ তাং প্রাপ্তবান্ মৃত: শৃলো বেদশতীমিব ॥
শিশুপালবধপর্কাধ্যায়ে, ৪৫ অধ্যায়ে, ১৫ স্লোক:।

শিশুপাল উত্তর করিলেন :---

মংপূর্ব্বাং কৃদ্ধিণীং কৃষ্ণ সংসংস্থ পরিকীর্ত্তয়ন। বিশেষতঃ পাধিবেষু ব্রীড়াং ন কৃক্ষে কথম ॥ মঞ্চমানো হি কঃ সংস্থ পুরুষঃ পরিকীর্ত্তয়েং। অন্তপূর্বাং দ্বিয়ং জাতু অনজ্যে মধুসুদন ॥

निख्नानव्यन्त्रीधारा, ४० व्यथारा, ३৮-১> स्नाकः।

ইহাতে এমন কিছুই নাই যে, তাহা হইতে বুঝিতে পারিব যে, করিনী হাতা হইয়াছিলেন, বা ভজ্জান বৃদ্ধ হইয়াছিল। তার পর উভোগপর্বে আর এক স্থানে আছে.—

> বো ক্ষরিশীমেকরথেন ভোজান্ উৎসান্ত রাজ্ঞ: সমবে প্রান্ত। উবাহ ভার্যাং যশসা অনস্তীং যক্তাং জ্ঞান্তে রৌহিশেরো মহাত্মা।

क्षांतक मृत्यत्र केमा ज्यार, किन्न वहानत क्या गाँडे। महरू आर्थ अर्थ काटम अस्त्रिक समृद्धां आर्थ । किरधांगभरक रेमक निर्यान अवरंश के जिनीत জাতা ক্ষামী পাৰ্যবিদ্যার শিবিরে আসিয়া উপছিত ইইলেন ত সুপলকে বিভি ERRORE STATE OF THE COLUMN TO A STATE OF THE STATE OF THE

विश्वनगरित् क्यी शृद्ध धीमान् वाल्यत्वत्व क्यिगीश्वन नवं क्षिए ना गाविया, वामि क्याप বিনট না কবিখা কলাচ প্রতিনিবৃত্ত হটব না,' এইরূপ প্রতিজ্ঞাপুর্বক প্রবৃদ্ধ তাদীর্থীর ভাষা বেগবতী বিচিত্র ৰাষ্থণাবিশী চত্বৰিশী সেনা সমভিব্যাহাবে ভাঁহাৰ প্ৰতি ধবিষান হইবাছিলেন। পৰে ভাঁহাৰ সমিহিত হইরামাল পরাজিত ও লজিত হইয়া প্রতিগমন করিলেন। কিছু যে ছানে বাছবেদকর্ত্ব পরাজিত হইয়াছিলেন, তথায় ভোজকট নামক প্রভৃত দৈল ও গলবাজিদশার অবিধ্যাত এক নগর সংস্থাপন क्रिवाहित्मन । अक्रान त्महे नगत हहेए ए छाजवाज क्यों अक व्याक्षिति त्मा मयछिवाहात मध्य পাওবগণের নিকট স্থাগমন করিকোন এবং পাওবগণের স্বজ্ঞাতসারে ক্লফের প্রিয়াস্চান করিবার নিমিত্ত क्यक श्रम, छमवात, श्रका छ मतामन शावन कविद्या चामिलामद्यान स्तरकत महिल পाखवरेमस्याधनी गरश व्यविष्ठे इट्रेंटलन ।"

क्षा উट्छागभटक ১৫२म व्यशास्य व्याहः। के व्यशास्य नाम क्रिन्नवाशानः। মহাভারতের যে পর্বসংগ্রহাধ্যায়ের কথা পুর্বে বলিয়াছি, তাহাতে লিখিত আছে যে উত্যোগপর্কে ১৮৬ অধ্যায়, এবং ৬৬৯৮ শ্লোক আছে।

"উত্যোগপর্কনিদিষ্টং সদ্ধিবিগ্রহমিজিতম। व्यशासानाः भठः त्याकः वज्नी ठिर्मर्शिंग । শ্লোকানাং ষ্টুসহস্ৰাণি ভাৰভ্যেৰ শভানি চ। শ্লোকান্চ নবতি: প্রোক্তান্তবৈবাদ্রী মহাত্মনা ॥" মহাভারতম্, আদিপর্বা।

একণে মহাভারতে ১৯৭ অধ্যায় পাওয়া যায়। অতএব ১১ অধ্যায় পর্বসংগ্রহাধ্যায় সঙ্কলিত হওয়ার পরে প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। এক্ষণে উচ্চাগপর্ফে ৭৬৫৭ শ্লোক পাওয়া যায়। অতএব প্রায় এক হাজার শ্লোক প্রক্ষিপ্ত হইয়াছে। প্রক্ষিপ্ত এই একাদশ অধ্যায় ও সহস্র শ্লোক কোন্গুলি ? প্রথমেই দেখিতে হয় যে, উভোগপর্বান্তর্গত কোন্ বৃত্তান্ত্তলি পর্ব-সংগ্রহাধ্যায়ে ধৃত হয় নাই। এই কল্পিসমাগম বা কল্পিপ্রত্যাধ্যান পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে ধৃত হয় নাই। অতএব ঐ ১৫৭ অধ্যায় প্রক্ষিপ্ত একাদশ অধ্যায়ের মধ্যে একটি, ইহা বিচার-সঙ্গত। এই কৃত্মিপ্রত্যাখ্যান-পর্বাধ্যায়ের সঙ্গে মহাভারতের কোন সম্বন্ধ নাই। করী সলৈক্তে আসিলেন এবং অর্জুন কর্তৃক পরিত্যক্ত হইজেন, পশ্চাৎ ছর্য্যোধন কর্তৃকও পরিত্যক্ত ব্ৰহানী প্ৰান্ত কহাৰে জনিয়া কোপেন ইবা ভিত্ত মহাভাবতের সভ্যে জাহার আন কোন প্ৰত নাইণ এই ছুইটি সভাগ প্ৰকৃতিক কৰিয়া নিচাৰ কৰিয়া দেখিলে, অবত বৃশ্বিতে ইইবে বে, প্ৰত লাখ্যাৰ আনিছে, কালেই কৰিয়াইকলণ বৃদ্ধান মহাভাবতে প্ৰতিক । ইবাৰ অভজন প্ৰান্ত এই বে, বিশূপ্যানে আছে বে, নহাভাৱতের কুছের প্ৰেটিই সন্ধী বলরাম কর্তৃক অক্ষেণ্ডালিনত বিবানে নিহজ ইইয়াছিলেন। ক্লিয়াইকে শিশুপাল ভামনা করিয়াছিলেন, ইহা সভ্য এবং জিনিও কলিয়াইকে বিবাহ করিছে পান নাই—কৃষ্ণ ভাহাকে বিবাহ করিয়াছিলেন, ইহাও নায়। বিবাহের পার একটা মৃদ্ধ ইইয়াছিল। কিন্ত 'হরণ' কথাটা মৌলিক মহাভারতে কোথাও নাই। হরিবংশে ও প্রাণে আহে।

শিশুপাল ভীমকে তিরন্ধারের সময় কাশিরান্ধের ক্লাহরণ ক্লা তাঁহাকে গালি দিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণকে তিরন্ধারের সময় ক্লিণীহরণের কোন কথাও তুলেন নাই। ত্যুত্রের বোধ হয় না যে ক্লিণী ছতা হইয়াছিলেন। পুর্বোদ্ধত কথোপকথনে ইহাই সত্যু বোধ হয় যে, শিশুপাল ক্লিণীকে প্রার্থনা করিয়াছিলেন, কিন্তু ভীমক ক্লিণীকে কৃষ্ণকেই সম্প্রান করিয়াছিলেন। তার পর তাঁহার পুত্র ক্লী শিশুপালের পক্ষ ইইয়া বিবাদ উপস্থিত করিয়াছিলেন। ক্লী অতিশয় কলহপ্রিয় ছিলেন। অনিক্ষরের বিবাহকালে ল্যুতোপলক্ষে বলরামের সঙ্গে কলহ উপস্থিত করিয়া নিজেই নিহত হইয়াছিলেন।

## পঞ্চম পরিচ্ছেদ

#### নরক্বধানি

কথিত হইয়াছে, নরকাম্বর নামে পৃথিবীর এক পুত্র ছিল। প্রাগ্রেলাভিষে ভাহার রাজধানী। সে অভ্যন্ত ছর্কিনীত ছিল। ইক্র স্বয়ং ছারকায় আসিয়া ভাহার নামে কৃষ্ণের নিকট নালিশ করিলেন। অস্থাস্ত ছঙ্গর্মের মধ্যে নরক ইক্র বিষ্ণু প্রভৃতি আদিতাদিগের মাডা দিভির কুণ্ডল চুরি করিয়া লইয়া গিয়াছিল। কৃষ্ণ ইক্রের নিকট নরকবধে প্রতিশ্রুত হইয়া প্রাগ্রেছাভিষপুরে গিয়া নরককে বধ করিলেন। নরকের যোল হাজার ক্যা ছিল, ভাহাদিগের সকলকে লইয়া আসিয়া বিবাহ করিলেন। নরকমাতা পৃথিবী নরকাপজ্যত দিভিকৃণ্ডল লইয়া আসিয়া কৃষ্ণকে উপহার দিলেন; এবং বলিয়া গেলেন যে, কৃষ্ণ ক্ষমন

রবাত অবজান হইয়াহিলেন, তখন পৃথিবীর উদায়দত বরাহের যে স্পর্শ সেই স্পর্শে পুথিবী বর্তমন্ত্রী হইয়া নরককে প্রাম্ব করিয়াছিলেন।

শালাপতি পৃথিবীর উভারের জভ বরাহরপ ধারণ করিয়াছিলেন, ইহাই বেদে আছে।
ক্রেন্সির সমারে, নরক প্রাগ্রেমাভিবের রাজা ছিলেন না—ভগদত প্রাগ্রেমাভিবের রাজা
ছিলেন। ভিনি কুলকেতের মুদ্ধে অর্জুনহন্তে নিহত হন। কলতঃ ইল্রেন থারকা গমন,
পৃথিবীর মর্ভাধান এবং এক জনের বোড়ল সহস্র কলা ইত্যাদি সকলই অভিপ্রত্নত উপস্থান
মাত্র। ক্রেন্সের বোড়ল সহস্র মহিবী থাকাও এই উপস্থানের অংশমাত্র এবং মিব্যা গয়,
ইহা পাঠককে আর বলিতে হইবে না।

এই নরকান্থরবধ হইতে বিষ্ণুবাণের মতে পারিক্ষাত হরণের প্রপাত। কৃষ্ণ দিতির 
কৃষ্ণল লইয়া দিতিকে দিবার জন্ম সত্যভামা সমভিব্যাহারে ইপ্রালয়ে গমন করিলেন।
সেধানে সত্যভামা পারিজাত কামনা করার পারিজাত বৃক্ষ লইয়া ইস্প্রের সঙ্গে কৃষ্ণের যুদ্ধ
বাধিল। ইপ্রাপরাক্ত হইলেন। হরিবংলে ইহা ভিন্নপ্রকারে লিখিত আছে। কিন্ত
ব্যান আমরা বিষ্ণুপুরাণকে হরিবংলের পূর্ব্বগামী গ্রন্থ বিবেচনা করি, তখন এখানে
বিষ্ণুপুরাণেরই অন্নবর্ত্তী ইইলাম। উভর গ্রন্থকিত বৃত্তান্তই অত্যন্ত ও অভিপ্রকৃত।
বর্ধন আমরা ইস্রা, ইস্রালয় এবং পারিক্ষাতের অন্তিন্ধ সম্বন্ধই অবিশ্বাসী, তখন এই সমস্ত
পারিক্ষাত্তরণবৃত্তান্তই আমাদের পরিহার্য্য।

ইহার পর বাণাসুরবধর্তান্ত। তাহাও এরপ অতিপ্রকৃত অভুতব্যাপারপরিপূর্ণ, একন্ত তাহাও আমরা পরিত্যাগ করিতে বাধা। তাহার পর পৌশু বাস্থদেববধ এবং বারাণসীদাহ। ইহার কতকটা ঐতিহাসিকতা আছে বোধ হয়। 'পৌশু দিগের রাজ্য' ঐতিহাসিক, এবং পৌশু জাতির কথা ঐতিহাসিক এবং অনৈতিহাসিক সময়েও বিবিধ দেশী বিদেশী আছে পাওয়া যার। রামায়ণে তাহাদিগকে দাক্ষিণাত্যে দেখা যায়, কিন্তু মহাজারতের সময়ে তাহারা আধুনিক বাঙ্গালার পশ্চিমভাগবাসী। কুরুক্তেরে বুজে পৌশুরা উপস্থিত ছিল, মহাভারতে তাহারা অনার্য্য জাতির মধ্যে গণিত হইয়াছে। কৃষ্কুমারচরিতেও তাহাদিগের কথা আছে এবং এক জন চৈনিক পরিবাজক তাহাদিগকে বাঙ্গালা দেশে স্থাপিত দেখিয়া গিয়াছেন। তিনি তাহাদিগের রাজধানী পৌশুবর্জনেও গিয়াছিলেন, কৃষ্কের সময়ে যিনি পৌশু দিগের রাজা ছিলেন, তাঁহারও নাম বাস্থদেব। বাস্থদেব জাক্ষের জনেক অর্থ হয়। যিনি বস্থদেবের পুত্র, তিনি বাস্থদেব। এবং যিনি

সক্ষিনিবাদ অৰ্থাং স্বাস্থ্যতের বাদছান, ভিনিও বাস্থানের।
ভিনিই প্রকৃত বাস্থানের আধিকারী। এই পৌতুক বাস্থানের প্রচার করিলেন যে,
ভারকানিবাদী বাস্থানের, জাল বাস্থানের; ভিনি নিজেই প্রকৃত বাস্থানের স্বার্থার। ভিনি
কৃষ্ণকে বলিয়া পাঠাইলেন যে, তুমি আমার নিকটে আদিয়া, শঙ্ম-চক্র-গদা-পল্লাদি যে সকল
চিছ্ণে আমারই প্রকৃত অধিকার, ভাছা আমাকেই দিবে। কৃষ্ণ 'ভথান্ত' বলিয়া পৌতুরাজ্যে
গমন করিলেন এবং চক্রাদি অন্ত্র পৌতুকের প্রতি ক্রিপ্ত করিয়া ভাছাকে নিহত করিলেন।
বারাণদীর অধিপভিগণ পৌতুকের পক্ষ হইয়াছিল, এবং পৌতুকের মৃত্যুর পরেও কৃষ্ণের
সক্ষে শক্রতা করিয়া, যুদ্ধ করিভেছিল। এজন্ম ভিনি বারাণদী আক্রমণ করিয়া শক্রগণকে
নিহত করিলেন এবং বারাণদী দয়্ধ করিলেন।

এ স্থলে শক্রকে নিহত করা অধর্ম নহে, কিন্তু নগরদাই ধর্মান্থমোদিত নহে। পরম ধর্মান্থা ক্ষেরে দারা এরপ কার্য্য কেন ইইয়াছিল, তাহার বিশাস্থােগ্য বিবরণ কিছু পাওয়া যায় না। বিষ্ণুপ্রাণে লেখা আছে যে, কাশিরাজ কৃষ্ণহস্তে নিহত হইলে, তাঁহার পুত্র মহাদেবের তপস্তা করিয়া কৃষ্ণের বধের নিমিন্ত "কৃত্যা উৎপন্ন হউক," এই বর প্রার্থনা করিলেন। কৃত্যা অভিচারকে বলে। অর্থাৎ যক্ত ইইতে শরীরবিশিষ্টা অমোঘ কোন শক্তি উৎপন্ন হইয়া শক্রর বধসাধন করে। মহাদেব প্রার্থিত বর দিলেন। কৃত্যা উৎপন্ন হইয়া ভীষণ মৃর্তিধারণপূর্বক কৃষ্ণের বধার্থ ধাবমান হইল। কৃষ্ণ স্থাপনি চক্রকে আজ্ঞা করিলেন যে, তুমি এই কৃত্যাকে সংহার কর। বৈষ্ণবচক্রের প্রভাবে মাহেশ্বরী কৃত্যা বিধ্বস্ত-প্রভাবা হইয়া পলায়ন করিল। চক্রও পশ্চাদ্ধাবিত হইল। কৃত্যা বারাণসী নগর মধ্যে প্রবেশ করিল। চক্রানলে সমস্ত পুরী দম্ম হইয়া গেল। ইহা অতিশ্য অনৈস্থানিত ও অবিশ্বাস্থাোগ্য ব্যাপার। হরিবংশে পৌত্রক্রধের কথা আছে, কিন্তু বারাণসীদাহের কথা নাই। কিন্তু ইহার কিঞ্চিৎ প্রাস্ক মহাভারতে আছে। অতএব বারাণসীদাহ অনৈতিহাসিক বলিয়া পরিত্যাণ করিতে পারিলাম না। তবে কি জন্ম বারাণসীদাহ করিতে কৃষ্ণ বাধ্য হইয়াছিলেন, তাহার বিশ্বাস্থাোগ্য কারণ কিছু জানা যায় না।

যে সকল যুদ্ধের কথা বলা গেল, তত্তির উভোগপর্বে ৪৭ অধ্যায়ে অর্জুনবাক্যে কৃষ্ণকৃত গান্ধারজয়, পাণ্ডাজয়, কলিজজয়, শাৰ্জয় এবং একলব্যের সংহারের প্রসঙ্গ আছে। ইহার মধ্যে শাৰ্জয়বৃত্তান্ত মহাভারতের বনপর্বে আছে। ইহা ভিন্ন আর কয়টির কোন

 <sup>&</sup>quot;বহুঃ সর্ক্ষনিবাদক বিবানি যক্ত লোমন্ত।"
 স চ দেবঃ পরং এক্ষ বাহুদেব ইতি শ্বতঃ।"

বিভারিত বিবরণ আমি কোন এছে পাইলাম না। বোধ হয়, হরিবংশ ও পুরাণ করণ লংগ্রেছের পূর্বে এই সকল যুক্ত-বিষয়ক বিষদন্তী বিলুপ্ত হইয়াছিল। হরিবংশে ও ভাগৰতে সংনেক মুতন কথা আছে, কিন্তু মহাভারতে বা বিফুপুরাণে ভাহার কোন প্রসল নাই বলিয়া আমি সে সকল পরিত্যাগ করিলাম।

### वर्ष्ठ शतिदाक्रप

#### ঘারকাবাস-ক্রমস্কর

ঘারকায় কৃষ্ণ রাজা ছিলেন না। যত দুর বুঝিতে পারা যায়, তাহাতে বোধ হয় যে, ইউরোপীয় ইতিহাসে যাহাকে Oligarchy বলে, যাদবেরা দারকায় তাহাই ছিলেন। অর্থাৎ তাঁহার। সমাজের অধিনায়ক ছিলেন, কিন্ত তাঁহারা পরস্পর সকলে সমানস্পদ্ধী। বয়োজ্যেষ্ঠকে আপনাদিগের মধ্যে প্রধান বিবেচনা করিতেন, সেই জক্ম উত্তাসেনের রাজা নাম। কিন্তু এরপ প্রধান ব্যক্তির কার্য্যতঃ বড় কর্তৃত্ব থাকিত না। যে বৃদ্ধিবিক্রমে প্রধান, নেতৃত্ব তাহারই ঘটিত। কৃষ্ণ যাদবদিগের মধ্যে বলবীর্ঘ্য বৃদ্ধিবিক্রেমে সর্প্রপ্রেষ্ঠ, এই জম্মই তিনি যাদবদিগের নেতৃষরপ ছিলেন। তাঁহার অগ্রন্ধ বলরাম এবং কৃতবর্মা প্রভৃতি অক্সাম্ম বয়োজ্যেষ্ঠ যাদবগণও তাঁহার বশীভূত ছিলেন। কৃষ্ণও সর্ব্বদা তাঁহাদিগের মঙ্গল-কামনা করিতেন। কুষ্ণ হইতেই তাঁহাদিগের রক্ষা সাধিত হইত এবং কুষ্ণ বহুরাজ্যবিদ্ধেত। হইয়াও জ্ঞাতিবর্গকে না দিয়া আপনি কোন ঐশ্বর্যাভোগ করিতেন না। তিনি সকলের প্রতি তুল্যপ্রীতিসম্পন্ন ছিলেন। সকলেরই হিতসাধন করিতেন। জ্ঞাতিদিগের প্রতি আদর্শ মমুদ্রের যেরূপ ব্যবহার কর্ত্তব্য, তাহা তিনি করিতেন। কিন্তু জ্ঞাতিভাব চিরকালই সমান। তাঁহার বলবিক্রমের ভয়ে জ্ঞাতিরা তাঁহার বশীভূত ছিল বটে, কিন্তু তাঁহার প্রতি ছেষশুষ্ট ছিল না। এ বিষয়ে কৃষ্ণ স্বয়ং যাহা নারদের কাছে বলিয়াছিলেন, ভাষা তাহা নারদের মুখে শুনিয়া যুধিষ্ঠিরকে বলিয়াছিলেন। কথাগুলি সত্য হউক, মিথা। হউক, লোকশিক্ষার্থে আমরা তাহা মহাভারতের শান্তিপর্ব্ব হইতে উদ্ধৃত করিতেছি,—

"জ্ঞাতিদিগকে ঐশর্য্যের অর্জাংশ প্রদান ও তাহাদিগের কট্বাক্য প্রবণ করিয়া তাহাদিগের দাসের জ্ঞায় অবস্থান করিতেছি। বহিলাভার্থী ব্যক্তি বেমন অন্তি কাঠকে মথিত করিয়া থাকে, তক্ষপ জ্ঞাতিবর্গের তুর্কাক্য নিরন্তর আমার ক্ষয় দয় করিতেছে। বলদেব বল, গদ স্কুমারতা এবং আমার আত্মজ প্রত্যায় সৌন্ধ্য-প্রভাবে জনসমাজে অধিতীয় বলিয়া পরিগণিত হইয়াছেন। আর অক্ষক ও

বৃদ্ধিবাধী বিষয়ের বিষয়ের করে বিষয়ের তিনাহলকার ও অধ্যবসাহশালী; উহাক্স যাহার নহাক্ষ্য না করের নে বিনষ্ট হয় এবং বাহার সহারতা করেন, সে অনায়াসে অসামান্ত ঐবর্গ্য লাভ করিবা থাকে। ঐ সকল ব্যক্তি আমার পক্ষ থাকিতেও আমি অসহার হইনা কাল্যাপন করিতেছি। আহক ও অক্রুর আমার পর্ম স্কৃত্ব, কিন্তু ঐ তুই জনের মধ্যে এক জনকে স্বেহ করিলে অত্যের ক্রোধোদীপন হয়; স্তরাং আমি কাহারই প্রতি স্বেহ প্রকাশ করি না। আর নিতান্ত সৌহার্দ্ধ বশতঃ উহাদিগকে পরিত্যাগ করাও স্কৃতিন। অত্যপর আমি এই স্থির করিলাম যে, আহক ও অক্রুর বাহার পক্ষ, তাহার তৃঃথের পরিসীমা নাই, আর তাহারা বাহার পক্ষ নহেন, তাহা অপেকাও তৃঃথী আর কেহই নাই। বাহা হউক, এক্ষণে আমি দ্যুতকারী সহোদরবদ্যের মাতার লায় উভয়েরই জয় প্রার্থনা করিতেছি। হে নারদণ্ড আমি ঐ তুই মিন্তকে আয়ন্ত করিবার নিমিত এইরূপ কই পাইতেছি।"

এই কথার উদাহরণস্বরূপ স্থামন্তক মণির বৃত্তান্ত পাঠককে উপহার দিতে ইচ্ছা করি। স্থামন্তক মণির বৃত্তান্ত অভিপ্রকৃত পরিপূর্ণ। অভিপ্রকৃত অংশ বাদ দিলে যেট্কু থাকিবে, তাহাও কত দুর সভ্য, বলা যায় না। যাহা হউক, স্থুল বৃত্তান্ত পাঠককে শুনাইতেছি।

্ সত্রাঞ্জিত নামে এক জন যাদব ছারকায় বাস করিতেন। তিনি একটি অতি উজ্জ্বল সর্বজনলোভনীয় মণি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। মণির নাম স্থামন্তক। কৃষ্ণ সেই মণি দেখিয়া বিবেচনা করিয়াছিলেন যে, ইহা যাদবাধিপতি উগ্রাসেনেরই যোগ্য। কিন্তু জ্ঞাতি-বিরোধ-ভয়ে সত্রাজিতের নিকট মণি প্রার্থনা করেন নাই। কিন্তু সত্রাজিত মনে ভয় করিলেন যে, কৃষ্ণ এই মণি চাহিবেন। চাহিলে তিনি রাখিতে পারিবেন না, এই ভয়ে মণি তিনি নিজে ধারণ না করিয়া আপনার আতা প্রসেনকে দিয়াছিলেন। প্রসেন সেই মণি ধারণ করিয়া এক দিন মুগয়ায় গিয়াছিলেন। বনমধ্যে একটা সিংহ তাঁছাকে হভ করিয়া সেই মণি মুখে করিয়া লইয়া চলিয়া যায়। জাম্বান্ সিংহকে হত করিয়া সেই মণি গ্রহণ করে। জাম্বান্ একটা ভল্লুক। কথিত আছে যে, সে ছাপরমূগে রামের বানর-সেনার মধ্যে থাকিয়া রামের পক্ষে যুদ্ধ করিয়াছিল।

এ দিকে প্রসেন নিহত এবং মণি অন্তর্হিত জানিতে পারিয়া দারকাবাসী লোকে এইরূপ সন্দেহ করিল যে, কৃষ্ণের যখন এই মণি লইবার ইচ্ছা ছিল, তখন তিনিই প্রসেনকে মারিয়া মণি গ্রহণ করিয়া থাকিবেন। এইরূপ লোকাপবাদ কৃষ্ণের অসহা হওয়ায় তিনি মণির সন্ধানে বহির্গত হইলেন। যেথানে প্রসেনের মৃতদেহ দেখিলেন, সেইখানে সিংহের পদচ্ছি দেখিতে পাইলেন। তাহা সকলকে দেখাইয়া আপনার কলক অপনীত করিলেন। পরে সিংহের পদচ্ছাত্মসরণ করিয়া ভল্লুকের পদচ্ছি দেখিতে পাইলেন। সেই পদচ্ছি ধরিয়া গর্জের মধ্যে প্রবেশ করিলেন। তথায় জাস্বানের পুত্রপালিকা ধাত্রীর হস্তে সেই

ভাষত্তক মনি লেখিতে পাইলেন। পরে জাখবানের সজে যুদ্ধ করিয়া ভাষাকে পরাজব করিলেন। তখন জাখবান্ ভাঁহাকে ভাষত্তক মনি দিল, এবং আপনার কভা জাখবজীকে ক্ষে সম্প্রদান করিল। কৃষ্ণ মনি লইয়া ছারকায় আসিয়া মনি স্মাজিতকেই প্রভাগনি করিলেন। তিনি পরস্থ কামনা করিতেন না। কিন্তু স্যাজিত, কৃষ্ণের উপর অভ্তপুর্বি কল্ম আরোপিত করিয়াছিলেন, এই ভয়ে ভীত হইয়া, কৃষ্ণের ভূষ্টিসাধনার্থ আপনার কভা সভাভামাকে কৃষ্ণে সম্প্রদান করিলেন। সত্যভামা সর্বজনপ্রার্থনীয় রূপবতী কভা ছিলেন। এজভা তিন জন প্রধান যাদব, অর্থাং শভ্রহা, মহাবীর কৃতবর্মা এবং কৃষ্ণের পরমু ভক্ত ও মুহাং অক্রুর এ কভাকে কামনা করিয়াছিলেন। এক্ষণে সভ্যভামা কৃষ্ণে সম্প্রদার তাঁহারা আপনাদিগকে অভ্যন্ত অপমানিত বিবেচনা করিলেন এবং স্যাজিতের বধের জভা বড়্যন্ত করিলেন। অক্রুর ও কৃতবর্মা শভ্রহাকে পরামর্শ দিলেন যে, তুমি স্ব্রাজিতকে বধ করিয়া তাহার মনি চুরি কর। কৃষ্ণ ভোমাদের যদি বিক্লজাচরণ করেন, তাহা হইলে, আমরা ভোমার সাহায্য করিব। শভ্রহা সম্মত হইয়া কদাতিং কৃষ্ণ বারণাবতে গমন করিলে, স্ব্রাজিতকে নিজিত অবস্থায় বিনাশ করিয়া মনি চুরি করিলেন।

সত্যভামা পিতৃবধে শোকাত্রা হইয়া কৃষ্ণের নিকট নালিশ করিলেন। কৃষ্ণ তথন 
ছারকায় প্রভাগমন করিয়া, বলরামকে দক্তে লইয়া, শতধ্ছার বধে উছোগী হইলেন।
ভানিয়া শতধ্ছা কৃতবর্মা ও অকুরের সাহাদ্যা প্রার্থনা করিলেন। তাঁহারা কৃষ্ণ বলরামের
সহিত শত্রুতা করিতে অবীকৃত হইলেন। তথন শতধ্ছা অগত্যা অকুরকে মনি দিয়া
দ্রুতগামী ঘোটকে আরোহণপূর্বক পলায়ন করিলেন। কৃষ্ণ বলরাম রথে হাইভেছিলেন,
রথ ঘোটককে ধরিতে পারিল না। শতধ্ছার অধিনীও পথক্লান্তা হইয়া প্রাণত্যাগ করিল।
শতধ্ছা তথন পাদচারে পলায়ন করিতে লাগিল। স্থায়য়ৢদ্ধপরায়ণ কৃষ্ণ তথন রথে
বলরামকে রাখিয়া স্বয়ং পাদচারে শতধ্ছার পশ্চাং ধাবিত হইলেন। কৃষ্ণ তৃই ক্রোশ
গিয়া শতধ্ছার মন্তক্ছেদন করিলেন। কিন্তু মনি তাঁহার নিকট পাইলেন না। ফিরিয়া
আসিয়া বলরামকে এই কথা বলিলে বলরাম তাঁহার কথায় বিশ্বাস করিলেন না।
ভাবিলেন, মনির ভাগে বলরামকে বঞ্জিত করিবার জন্ম কৃষ্ণ মিথা কথা বলিতেছেন।
বলরাম বলিলেন, "ধিক্ তোমায়! তৃমি এমন অর্থলোভী! এই পথ আছে, তৃমি
ছারকায় চলিয়া যাও; আমি আর ছারকায় যাইব না।" এই বলিয়া তিনি কৃষ্ণকে ত্যাগ
করিয়া বিদেহ নগরে গিয়া তিন বংসর বাস করিলেন। এদিকে অকুরও ছারকা ত্যাগ

করিয়া পালারন করিলেন। পরে রাদ্বাণ তাঁহাকে অভয় দিয়া পুনর্কার ঘারকার আনাইলেন। কৃষ্ণ তথন এক দিন সমস্ত বাদবগণকে সমবেত করিয়া, অকুরকে বলিলেন বে, অমস্তক মণি তোমার নিকট আছে, আমরা তাহা জানি। সে মণি তোমারই থাক্, কিন্তু সকলকে একবার দেখাও। অকুর ভাবিলেন, আমি বদি অখীকার করি, তাহা হইলে সন্ধান করিলে, আমার নিকট এখনই মণি বাহির হইবে। অতএব তিনি অখীকার না করিয়া মণি বাহির করিলেন। তাহা দেখিয়া বলরাম এবং সত্যভামা সেই মণি লইবার জক্ত অভিশয় বাস্ত হইলেন। কিন্তু সত্যপ্রতিজ্ঞ কৃষ্ণ সেই মণি বলরাম বা সত্যভামা কাহাকেও দিলেন না, আপনিও লইলেন না, অকুরকেই প্রভার্সণ করিলেন।\*

এই স্তমস্তকমণির্ভান্তেও কৃষ্ণের স্থায়পরতা, স্বার্থশৃন্থতা, সত্যপ্রতিজ্ঞতা এবং কার্য্যদক্ষতা অতি পরিকুট। কিন্তু উপস্থাসটা সত্যমূলক বলিয়া বোধ হয় না।

### সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### ক্লফের বহুবিবাহ

এই স্থমস্তক মণির কথায় কৃষ্ণের বহুবিবাহের কথা আপনা হইতেই আসিয়া পড়িতেছে। তিনি ক্ষন্নিগাকৈ পূর্বে বিবাহ করিয়াছিলেন, এক্ষণে এক স্থামস্তক মণির প্রভাবে আর ছটি ভার্যা, জাস্ববতী এবং সত্যভামা, লাভ করিলেন। ইহাই বিষ্ণুপুরাণ বলেন। হরিবংশ এক পৈঠা উপর গিয়া থাকেন,—তিনি বলেন, ছইটি না, চারিটি। স্রাজিতের তিনটি ক্ষ্যা ছিল,—সত্যভামা, প্রস্থাপিনী এবং ব্রতিনী। তিনটিই তিনি ব্রীকৃষ্ণে অর্পণ করিলেন। কিন্তু ছই চারিটায় কিছু আসিয়া যায় না—মোট সংখ্যা নাকি যোল হাজারের উপর। এইরূপ লোকপ্রবাদ। বিষ্ণুপুরাণে ৪ অংশে আছে, "ভগবভোহণ্যা মর্জ্যলোকেইবতীর্ণস্ত বোড়শসহস্রাণ্যেকোত্তরশতাধিকানি জীণামভবন্।" কৃষ্ণের যোল হাজার এক শত এক জী। কিন্তু ঐ পুরাণের ব অংশের ২৮ অধ্যায়ে প্রধানাদিগের নাম করিয়া পুরাণকার বলিভেছেন, কন্ধিণী ভিন্ন "অফ্যান্চ ভার্যাঃ কৃষ্ণস্থ বভূবুঃ সপ্ত শোভনাঃ।" ভার পর, "বোড়শাসন্ সহস্রাণি স্ত্রীণামস্থানি চক্রিণঃ।" ভাহা হইলে, গাড়াইল যোল হাজার

এইরপ বিকুপ্রাণে আছে। হরিবংশ বলেন, কৃষ্ণ আগনিই মণি ধারণ করিকেন।

<sup>†</sup> विक्श्रानं, क चर, > व्य, > ।

THE STATE OF THE PARTY OF THE P

বছট। কৰু আৰাচে, আৰু এক বকৰ কৰিয়া ব্ৰাই। বিকুল্বাবের কত্ব আলোর এ পঞ্চলৰ আৰাবে আছে যে, এই সকল আৰু গতে কৃষ্ণের এক লক আশী হাজাৰ পূজাৰতে বিকুপ্রাপেই কবিভ হইয়াছে বে, কৃষ্ণ এক লভ পঁচিৰ বংসর ভৃতলে ছিলেন। হিসাব করিলে, কৃষ্ণের বংসরে ১৪৪০টি পূজ, ও প্রতিদিন চারিটি পূজ লখিত। এ ছলে এইরপ করনা করিতে হয় যে, কেবল কৃষ্ণের ইচ্ছায় কৃষ্ণমহিবারা পূজ্বতা ইইতেন।

এই নরকাসুরের বোল হাজার কন্তার আবাঢ়ে গল ছাড়িয়া দিই। কিন্ত ততির আরও আট জন "প্রধানা" মহিনীর কথা পাওয়া বাইতেছে। এক জন কল্পিণী। বিকুপুরাণকার বলিয়াছেন, আর সাভ জন। কিন্তু ৫ অংশের ২৮ অধ্যায়ে নাম দিতেছেন আট জনের, যথা—

> "কালিন্দী মিত্রবিন্দা চ সত্যা নাগ্রজিন্টী তথা। দেবী আছবডী চালি বোহিণী কামরূপিণী॥ মত্রবাজস্থতা চালা স্থানীলা শীলমগুনা। বাত্রবিজ্ঞতা সভ্যতামা লক্ষ্মণা চাঞ্চাদিনী॥"

३। कानिमी

৫। त्राहिनी (हैनि कामज्ञिनी)

২। মিত্রবিন্দা

৬। মদরাজমুতা সুশীলা

৩। নগ্ৰন্ধিংকক্সা সত্যা

৭। সত্রাজিতকন্সা সত্যভাষা

৪। জাশ্বভী

৮। লক্ষ্ণা

ক্সন্ধিণী লইয়া নয় জন হইল। আবার ৩২ অধ্যায়ে আর এক প্রকার। কৃষ্ণের পুত্রগণের নামকীর্জন হইতেছে:---

প্রহায়াভা হবে: পুলা ক্ষিণ্যা: ক্থিতাত্তব ।
ভারুং ভৈমরিক্টেশ্ব সত্যভামা ব্যঙ্গায়ত ॥ ১ ॥
দীপ্রিমান্ ভাশ্রপকাভা বোহিণ্যাং তনয়া হবে: ।
বভূর্জায়্বত্যাঞ্চ শাখাভা বাছশালিন: ॥ ২ ॥
তনয়া ভন্মবিশাভা নায়জিভ্যাং মহাবলা: ।
সংগ্রামজিংপ্রধানাস্ত শৈব্যায়াভ্যভবন্ স্থভা: ॥ ৩ ॥
বুকাভান্ত স্থভা মাল্রাং গারবংপ্রমুখান্ স্থভান্ ।
অবাপ লক্ষণা পুলা: কালিন্যাঞ্চ শ্রভাদয়: ॥ ৪ ॥

### - A STATE THE LOS OF STATE AND

21 TOTAL (1) (2)

का दर्शाही (a) । मानी (a)

া কাৰিকী (৪) ৭ নাৰ্না (৮)

8। नाग्रक्तिकी (७) 🕒 । कानिकी (5)

কিন্ত ৪র্থ অংশের ১৫ অধ্যায়ে আছে, "তালাঞ্চ করিবী-সত্যভামালাখনতী-লালহাসিনী-প্রমুখা অষ্টো পড়াঃ প্রধানাঃ।" এখানে আবার সব নাম পাওয়া গেল না, ন্তন নাম "লালহাসিনী" একটা পাওয়া গেল। এই গেল বিষ্ণুপুরাণে। হরিবংশে আরও গোলযোগ।

#### হরিবংশে আছে:--

মহিনীঃ সপ্ত কল্যাণীন্তভোহতা মধুস্বনঃ।
উপবেনে মহাবাহপ্ত পোপেকাঃ কুলোদগভাঃ ॥
কালিন্দীং মিত্রবিন্দাঞ্চ সভ্যাং নায়জিতীং তথা।
হভাং জাষবতশ্চাপি রোহিণীং কামরূপিণীম্ ॥
মত্ররাজস্বতাঞ্চাপি স্থশীলাং ভত্তলোচনাম্।
সাত্রোজিতীং সভ্যভামাং লক্ষ্ণাং ক্ষালহাদিনীম্ ॥
শৈব্যক্ত চ স্বতাং ভবীং রূপেণাপ্রবাং সমাং।

১১৮ অধ্যায়:, ৪০-৪৩ শ্লোক:।

এখানে পাওয়া যাইতেছে যে, লক্ষণাই জালহাসিনী। তাহা ধরিয়াও পাই,—

- ( ) कामिनी।
- (২) মিত্রবিন্দা।
- (৩) সত্যা।
- ( ৪. ) জামবং-স্কুডা।
- (৫) রোহিণী।
- (৬) মাজী সুশীলা।
- ( ৭ ) সত্রাজিতককা সত্যভামা।
- (৮) जानशामिनी नमाना।
- ( **৯** ) শৈব্যা ৷

ক্রেমেই জীবৃদ্ধি-ক্রম্পিনী ছাড়া নর জন হইল। এ গোল ১১৮ অধ্যায়ের ডালিকা। হরিবালে আবার ১৬২ অধ্যায়ে আর একটি ডালিকা আছে, যথা—

শাষ্ট্ৰী মহিন্তঃ পুদ্ৰিণা ইতি প্ৰাধান্ততঃ স্থতাঃ।
সৰ্বা বীৰপ্ৰকাশ্চৈৰ তাৰপত্যানি মে শৃণু ।
ক্ৰিন্ত্ৰী সভ্যক্তামা চ দেবী নাম্বৰিতী তথা।
ফ্ৰেন্তা চ তথা শৈব্যা লক্ষণা জালহাদিনী ।
মিত্ৰবিন্দা চ কালিন্দী জাহৰত্যথ পৌৰবী।
কুডীমা চ তথা মাত্ৰী \* \* \*

ইহাতে পাওয়া গেল, রুক্মিণী ছাড়া,

- (১) সত্যভাষা।
- (২) নাগ্ৰন্ধিতী।
- (৩) সুদন্তা।
- ( 8 ) শৈব্যা।
- ( ৫ ) लक्न्यना खालशांजिनी ।
- (৬) মিত্রবিন্দা।
- (१) कालिमी।
- (৮) জাম্বতী।
- (৯) পৌরবী।
- (১০) স্থভীমা।
- ( ১১ ) माखी।

হরিবংশকার ঋষি ঠাকুর, আট জন বলিয়া রুক্মিণী সমেত বার জানের নাম দিলেন। তাহাতেও ক্ষান্ত নহেন। ইহাদের একে একে সন্তানগণের নামকীর্ত্তনে প্রবৃত্ত হইলেন। তথ্য আবার বাহির হইল—

- (১২) স্থদেবা।
- ( ১৩ ) উপাসঙ্গ।
- ( ১৪ ) कोशिकी।

- .... ( Se ) मुखलामा १ पर कि एक कि मानता के लिए हैं।
- एक ( 5%) (बोबिडिजीप»

এ ছাড়া পূর্ব্বে সত্রান্ধিতের আর ছই কক্ষা ব্রতিনী এবং প্রস্থাপিনীর কথা বলিয়াছেন।

এ ছাড়া মহাভারতের নৃতন হুইটি নাম পাওয়া যায়,—গান্ধারী ও হৈমবজী 🕆। সকল নামগুলি একত করিলে, প্রধানা মহিবী কতগুলি হয় দেখা যাউক। মহাভারতে আছে,—

- ( ১ ) ऋकिनी।
- (২) সভ্যভামা।
- (৩) গান্ধারী।
- ( 8 ) শৈব্যা।
- (৫) देशमवजी।
- (৬) জাম্বতী।

মহাভারতে আর নাম নাই, কিন্তু "অফ্যা" শব্দটা আছে। তার পর বিষ্ণুপুরাণের ২৮ অধ্যায়ে ১, ২, ৩, ছাড়া এই কয়টা নাম পাওয়া যায়।

- (१) कामिन्ती।
- (৮) মিত্রবিন্দা।
- (৯) সত্যা নাগ্নজিতী।
- (১০) রোহিণী।
- (১১) মাজী।
- ( ১২ ) लच्चना कालशामिनी।

ইহারাও প্রধানা আটের ভিতর গণিত হইরাছেন। 'তাসামণ্ত্যাক্ষরানাং ভরবন্ প্রবৃথিত মে।' ইহার উত্তরে এ
সকল মহিবার আপত্য ক্ষিত হ্ইতেছে।

<sup>†</sup> সন্মিণী তথ গান্ধারী শৈখা। হৈমবতীতাপি। দেবী ভাষৰতী চৈদ নিবিশুর্জাতবেদসমূঃ

বিস্থপুরাণের ৩২ অধ্যায়ে তদভিরিক্ত পাওরা যায়, শৈখ্যা। তাঁহার নাম উপরে লেখা আছে। তার পর হরিবংশের প্রথম তালিকা ১১৮ অধ্যায়ে, ইহা ছাড়া নৃতন নাম নাই, কিন্তু ১৬২ অধ্যায়ে নৃতন পাওয়া যায়।

- ( ३७ ) समखा।
- ( ১৪ ) পৌরবী।
- (১৫) হভামা।

ध्वर जे व्यथार्य मञ्जनगर्नाय शाहे,

- ( ১७ ) ऋत्नवा ।
- (১৭) উপাসঙ্গ।
- (১৮) किंभिकी।
- (১৯) স্বতদোমা।
- (२०) योधिष्ठित्री।

এবং সভ্যভামার বিবাহকালে কৃষ্ণে সম্প্রদন্তা,

- (२५) बिजनी।
- (२२) ध्यशामिनी।

আট জনের জারগায় ২২ জন পাওয়া গেল। উপক্যাসকারদিগের পুব হাত চলিয়াছিল, এ কথা স্পষ্ট। ইহার মধ্যে ১৩ হইতে ২২ কেবল হরিবংশে আছে। এই জক্য ঐ ১০ জনকে ত্যাগ করা যাইতে পারে। তবু থাকে ১২ জন। গান্ধারী ও হৈমবতীর নাম মহাভারতের মৌসলপর্ব্ব ভিন্ন আর কোথাও পাওয়া যায় না। মৌসলপর্ব্ব যে মহাভারতে প্রক্রিন্ত, তাহা পরে দেখাইব। এজক্য এই চুই নামও পরিত্যাগ করা যাইতে পারে। বাকি থাকে ১০ জন।

জাম্বতীর নাম বিষ্ণুপুরাণের ২৮ অধ্যায়ে এইরূপ লেখা আছে,—
"দেবী জাম্বতী চাপি রোহিণী কামরূপিণী।"

হরিবংশে এইরূপ,—

"হতা আহবত চাপি রোহিণী কামরূপিণী।"

ইহার অর্থে যদি বুঝা যায়, জাম্বংস্তাই রোহিণী, তাহা হইলে অর্থ অসকত হয় না, বরং সেই অর্থ ই সক্ত বোধ হয়। অতএব জাম্বতী ও রোহিণী একই। বাকি থাকিল ৮ জন।

# সভ্যভাম। ও সভ্যাও এক। তাহার প্রমাণ উদ্বৃত করিভেছি। স্তাশিতবংশর কথার উভরে

"কৃষ্ণ সভাভাষানুষ্বভাষলোচন: প্রাহ, সভ্যে, মনেধাবহাসনা।"

অর্থাং কৃষ্ণ ক্রোধারক্ত লোচনে সভ্যভাষাকে বলিলেন, "সভ্যে! ইহা আমারই অবহাসনা।" পুনশ্চ পঞ্চমাংশের ৩০ অধ্যায়ে, পারিজাতহরণে কৃষ্ণ সভ্যভাষাকে বলিভেছেন,—

"নত্যে! যথা অমিত্যুক্তং তথা ক্লফানকংক্রিয়ম্।"

আবশ্যক হইলে, আরও ভ্রি ভ্রি প্রমাণ দেওয়া যাইতে পারে। ইহা যথেষ্ট। অতএব এই দশ জনের মধ্যে, সত্যা সত্যভামারই নাম বলিয়া পরিত্যাগ করিতে হইল। এখন আট জন পাই। যথা—

- >। क्रिकी
- ২। সত্যভাষা
- ৩। জামবতী
- ৪। শৈব্যা
- ए। कानिसी
- ৬। মিত্রবিন্দা
- ৭। মাজী
- ৮। जानशामिनी नजाना

ইহার মধ্যে পাঁচ জন—দৈব্যা, কালিন্দী, মিত্রবিন্দা, লক্ষণা ও মাজী সুশীলা—
ইহারা তালিকার মধ্যে আছেন মাত্র। ইহাদের কখনও কার্যক্ষেত্রে দেখিতে পাই না।
ইহাদের কবে বিবাহ হইল, কেন বিবাহ হইল, কেহ কিছু বলে না। কৃষ্ণজীবনে ইহাদের
কোন সংস্পর্শ নাই। ইহাদের পুত্রের তালিকা কৃষ্ণপুত্রের তালিকার মধ্যে বিষ্ণুপুরাণকার
লিখিয়াছেন বটে, কিন্তু তাঁহাদিগকে কখনও কর্মক্ষেত্রে দেখি না। ইহারা কাহার ক্ষা,
কোন দেশসম্ভূতা, তাহার কোন কথা কোথাও নাই। কেবল, সুশীলা মজরাজকলা, ইহাই
আছে। কৃষ্ণের সমসাময়িক মজরাজ, নকুল সহদেবের মাতুল, কৃষ্ণক্ষেত্রের বিখ্যাত রখী
লল্য। তিনি ও কৃষ্ণ কৃষ্ণক্ষেত্রে সপ্তদশ দিন, পরস্পারের শক্রেসেনা মধ্যে অবস্থিত। অনেক
বার তাঁহাদের সাক্ষাৎ হইয়াছে। কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় অনেক কথা শল্যকে বলিতে হইয়াছে,
শল্য সম্বন্ধীয় কথা কৃষ্ণকে বলিতে হইয়াছে। কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় অনেক কথা শল্যকে কথা শল্যকে ভানিতে

হইয়াছে, শল্য সম্বনীয় আনেক কথা কৃষ্ণকৈ শুনিতে হইয়াছে। এক প্ৰক্ জন্ত কিছুতেই প্ৰকাশ নাই যে, কৃষ্ণ শল্যের জামাতা, বা ভগিনীপতি, বা ভাগুণ কোন সম্বন্ধবিশিষ্ট। সম্বন্ধের মধ্যে এইটুকু পাই যে, শল্য কর্ণকৈ বলিয়াছেন, 'আর্কুন ও বামুদেবকে এখনই বিনাশ কর'। কৃষ্ণও ব্ধিন্তিরকে শল্যবধে নিযুক্ত করিয়া ভাহার বস্থারপ হইলেন। কৃষ্ণ মে আর্ক্টাকে বিবাহ করিয়াছিলেন, ইহা সম্পূর্ণ মিথ্যা বলিয়াই বোধ হয়। শৈব্যা, কালিন্দী, মিত্রবিন্দা এবং লক্ষণার কুলনীল, দেশ, এবং বিবাহবৃত্তান্ত কিছুই কেহ জানে না। ভাহারাও কাব্যের অলম্বার, শে বিধয়ে আ্যার সংশ্যু হয় না।

কেন না, কেবল মাজী নয়, জাঘবতী রোহিণী ও সত্যভামাকেও ঐরপ দেখি। জাঘবতাঁর লালে কালিশী প্রভৃতির প্রভেদ এই যে, তাঁহার পুত্র লামের নাম, আর পাঁচ জন যাদবের সঙ্গে মধ্যে মধ্যে দেখা যায়। কিন্তু শাম্ব কাহ্যিক্ষেত্রে অরভার্গ, কেবল এক লক্ষণাহরণে। লক্ষণা হুর্যোধনের কন্তা। মহাভারত যেমন পাশুবদিগের জীবনর্ত্ত, তেমনি কৌরবদিগেরও জীবনর্ত্ত। লক্ষণাহরণে যদি কিছু সত্য থাকিত, তবে মহাভারতে লক্ষণাহরণ পাকিত। তাহা নাই। জাঘবতী নিজে ভল্লককন্তা, ভল্লকী। ভল্লকী কৃষ্ণভার্যা বা কোন মান্থবের ভার্যা হইতে পারে না। এই জন্ত রোহিণীকে কামরূপিণী বলা হইয়াছে। কামরূপিণী কেন, না ভল্লকী হইয়াও মানবর্ত্রপণী হইতে পারিতেন। কামরূপিণী ভল্লকীতে আমি বিশাসবান্ নহি, এবং কৃষ্ণ ভল্লককন্তা বিবাহ করিয়াছিলেন, ভাহাও বিশাস করিতে পারি না।

সত্যভামার পুত্র ছিল শুনি, কিন্তু তাঁহারা কখনও কোন কার্যাক্ষেত্রে উপস্থিত নহেন। তাঁহার প্রতি সন্দেহের এই প্রথম কারণ। তবে সত্যভামা নিজে কল্পিণীর স্থায় মধ্যে মধ্যে কার্যাক্ষেত্রে উপস্থিত বটে। তাঁহার বিবাহবৃত্তান্তও সবিস্তারে আলোচনা করা গিয়াছে।

মহাভারতের বনপর্বের মার্কণ্ডেয়সমস্থা-পর্বাধ্যায়ে সত্যভানাকে পাওয়া যায়। ঐ পর্বাধ্যায় প্রক্রিপ্ত; মহাভারতের বনপর্বের সমালোচনাকালে পাঠক ভাহা দেখিতে পাইবেন। ঐশানে ত্রৌপদীসভাভামাসবোদ বলিয়া একটি ক্ষুত্র পর্বাধ্যায় আছে, ভাহাও প্রক্রিপ্ত। মহাভারতীয় কথার সঙ্গে ভাহার কোন সম্বন্ধ নাই। উহা স্বামীর প্রতি শ্রীর কিরূপ আচরণ কর্তব্য, ভৎসম্বনীয় একটি প্রবন্ধাত্র। প্রবন্ধটার লক্ষণ আধুনিক।

তার পর উজোগপর্বেও সত্যভামাকে দেখিতে পাই—যানসন্ধি-পর্বনাধ্যায়ে। সে স্থানও প্রক্রিপ্ত, যানসন্ধি-পর্বনাধ্যায়ের সমালোচনা কালে দেখাইব। কৃষ্ণ, কুরুক্তেরে যুদ্ধে বরণ ছইয়া উপপ্লব্য নগরে আসিয়াছিলেন—যুদ্ধযাত্রায় সভ্যভামাকে সঙ্গে আনিবার সভাবনা ছিল না, এবং ক্রুকেতের বুদ্ধে যে সভ্যভাদা সকে হিলেন না, ভাহা মহাভারত পঞ্জিই জানা যায়। বুদ্ধপর্ক সকলে এবং তংপরবর্তী পর্ক সকলে জোবাও আর সভ্যভাদার কথা নাই।

কেবল কৃষ্ণের মানবলীলাসম্বরণের পর, মৌসলপর্বে সভ্যভামার নাম আছে। কিন্তু মৌসলপর্বান্ত প্রক্রিন্ত, ভাষাত পরে দেখাইব।

ক্ষাভঃ মহাভারতের বে সকল অংশ নিঃসন্দেহ মৌলিক বলিয়া খীকার করা ঘাইতে পারে, তাহার কোথাও সভ্যভাষার নাম নাই। প্রক্রিপ্ত অংশ সকলেই আছে। সভ্যভাষা সম্বন্ধীয় সন্দেহের এই দ্বিতীয় কারণ।

ভার পর বিষ্ণুরাণ। বিষ্ণুপুরাণে ইহার বিবাহবৃত্তাস্থ শুমস্থক মণির উপাধ্যানমধ্যে আছে। যে আষাড়ে গল্পে কৃষ্ণের সঙ্গে ভল্লুক্স্থতার পরিণয়, ইহার সঙ্গে পরিণয় সেই
আষাড়ে গল্পে। ভার পর কথিত হইয়াছে যে, এই বিবাহের জ্ঞা দ্বেবিশিষ্ট হইয়া
শৃতধ্যা সভ্যভামার পিতা সত্রাজিতকৈ মারিয়াছিলেন। কৃষ্ণ তথন বারণাবতে, জতুগৃহদাহপ্রবাদ জ্ঞা পাশুবদিগের অবেষণে গিয়াছিলেন। সেইখানে সভ্যভামা তাঁহার নিকট
নালিশ করিয়া পাঠাইলেন। কথাটা মিথ্যা। কৃষ্ণ কখন বারণাবতে যান নাই—গেলে
মহাভারতে থাকিত। তাহা নাই। এই সকল কথা সন্দেহের তৃতীয় কারণ।

তার পর, বিষ্ণুপুরাণে সত্যভামাকে কেবল পারিজাতহরণর্ত্তান্তে পাই। সেটা অনৈস্গিক অলীক ব্যাপার; প্রকৃত ও বিশাস্যোগ্য ঘটনায় তাঁহাকে বিষ্ণুপুরাণে কোণাও পাই না। সন্দেহের এই চতুর্থ কারণ।

মহাভারতে আদিপর্কে সম্ভব-পর্কাধ্যায়ের সপ্তর্যষ্টি অধ্যায়ের নাম 'অংশাবতরণ'।
মহাভারতের নায়কনায়িকাগণ কে কোন্ দেব দেবী অন্থর রাক্ষসের অংশ জ্বন্মিয়াছিল,
তাহাই ইহান্ডে লিখিত হইরাছে। শেষভাগে লিখিত আছে যে, কৃষ্ণ নারারণের অংশ,
বলরাম শেষ নাগের অংশ, প্রহায় সনংকুমারের অংশ, ক্রেপদী শচীর অংশ, কৃষ্ণী ও মাজী
সিদ্ধি ও ধৃতির অংশ। কৃষ্ণমহিষীগণ সম্বন্ধে লেখা আছে যে, কৃষ্ণের যোড়শ সহস্র মহিষী
অব্দরোগণের অংশ এবং রুল্মিণী লক্ষ্মী দেবীর অংশ। আর কোনও কৃষ্ণমহিষীর নাম নাই।
সন্দেহের এই পঞ্চম কারণ। সন্দেহের এ কারণ কেবল সত্যভামা সম্বন্ধে নহে। ক্রন্ধিণী
ভিন্ন কৃষ্ণের সকল প্রধানা মহিষীদিগের প্রতি যর্ভে। নরকের যোড়শ সহস্র কন্থার
অনৈসর্গিক কথাটা ছাড়িয়া দিলে, ক্রন্ধিণী ভিন্ন কৃষ্ণের আর কোনও মহিষী ছিল না ইহাই
মহাভারতের এই অংশের ছারা প্রমাণিত হয়।

া ক্ষুক্দৌহিত্র লাখ সহকে বাহা মলিয়াছি, তাহা বাদ দিলে, কলিণী ভিন্ন আৰ কোনত কুক্মহিনীর পুত্র গোঁত কাহাকেও কোন কর্মকেত্রে কোনা যায় না। কলিণীনগৈই নালা হইল—আৰ কাহারও বংশের কেহ কোবাও রহিল না।

্তি এই সক্ষা কারণে আমার খুব সন্দেহ যে, কৃষ্ণের একাধিক মহিবী ছিল না। व्हेराज्य भारत, हिन । जयमकात्र धहे तीजिहे हिन । शक भाष्ट्रस्त मकालत्रहे धकारिक শহিবী ছিল। আদর্শ ধার্মিক ভীম, কনিষ্ঠ আতার জন্ত কাশিরাজের তিনটি কল্ঠা হরণ করিয়া আনিয়াছিলেন। একাধিক বিবাহ যে কৃষ্ণের অনভিমত এ কথাটাও কোথাও নাই; আমিও বিচারে কোথাও পাই নাই যে, পুরুষের একাধিক বিবাহ: সকল অবস্থাতেই অধর্ম। ইহা নিশ্চিত বটে যে, সচরাচর অকারণে পুরুষের একাধিক বিবাহ অধর্ম। কিন্ত সকল অবস্থাতে নহে। যাহার পত্নী কুর্ন্তগ্রস্ত বা এরূপ রুগ্ন যে, সে কোন মতেই সংসারধর্মের সহায়তা করিতে পারে না, তাহার যে দারাস্তরপরিগ্রহ পাপ, এমন কথা আমি বৃশ্বিতে পারি না। যাহার ঐী ধর্মজ্ঞী কুলকলিছিনী, সে যে কেন আদালতে না গিয়া বিভীয়বার দারপরিএছ করিতে পারিবে না, তাহা আমাদের কুজ বুজিতে আসে না। আদালতে যে গৌরবর্জি হয়, তাহার উদাহরণ আমরা সভ্যতর সমাজে দেখিতে পাইতেছি। যাহার উত্তরাধিকারীর প্রয়োজন, কিন্তু জ্রী বন্ধ্যা, সে যে কেন দারাস্তর গ্রহণ করিবে না, ভা বুঝিতে পারি না। ইউরোপ বিহুদার নিকট শিথিয়াছিল যে, কোন অবস্থাতেই দারাস্তর গ্রহণ করিতে নাই। যদি ইউরোপের এ কৃশিকা না হইড, তাহা হইলে, বোনাপার্টিকে জদেফাইনের বর্জন ক্ষণ অতি ঘোর নারকী পাতকে পতিত হইতে হইত না; অষ্টম হেন্রীকে কথায় কথায় পদীহত্যা করিতে হইত না। ইউরোপে আজি কালি সভ্যতার উজ্জ্বলালোকে এই কারণে অনেক পত্নীহত্যা, পুতিহত্যা হইতেছে। আমাদের শিক্ষিত সম্প্রদায়ের বিশাস, বাহাই বিলাতী, তাহাই চমংকার, পবিত্র, দোষশৃষ্ঠ, উদ্ধাধঃ চতুর্দ্দশ পুরুষের উদ্ধারের কারণ। আমার বিশ্বাস, আমরা যেমন বিলাতের কাছে অনেক শিথিতে পারি, বিলাতও আমাদের কাছে অনেক শিথিতে পারে। তাহার মধ্যে এই বিবাহতত্ব একটা কথা।

কৃষ্ণ একাধিক বিবাহ করিয়াছিলেন কি না, সে বিষয়ে কোন গণনীয় প্রমাণ নাই, ইহা দেখিয়াছি। যদি করিয়া থাকেন, তবে কেন করিয়াছিলেন, তাহারও কোন বিশ্বাসযোগ্য ইতিবৃত্ত নাই। যে যে তাঁহাকে অমস্তক মণি উপহার দিল, সে সঙ্গে সঙ্গে অমনি একটি কন্তা উপহার দিল, ইহা পিতামহীর উপকথা। আরু নরকরাজার যোল হাজার মেয়ে, ইহা প্রপিতামহীর উপকথা। আমরা শুনিয়া খুনী—বিশ্বাস করিতে পারি না।

# চতুৰ্থ খণ্ড

## ইব্ৰপ্ৰস্থ

অকুঠং দৰ্ককাৰ্ধ্যৰু ধৰ্মকাৰ্থ্যপ্ৰতম্ । বৈকুঠন্স চ ৰজ্ৰপং ভগৈম কাৰ্যান্থনে নমঃ ॥ শান্তিপৰ্কনি, ৪৭ অধ্যায়ঃ।

## প্রথম পরিচ্ছেদ

## ्यत्र के **ट्रिक्टीशनी चन्नरंगन** किया है करें

মহাভারতে কৃষ্ণকথা যাহা আছে, ভাহার কোন্ অংশ মৌলিক এবং বিশাসযোগ্য, ভাহার নির্বাচন জন্ম প্রথম খণ্ডে যে সকল নিয়ম সংস্থাপন করিয়াছি, এক্ষণে আমি পাঠককে সেই সকল সরণ করিতে অনুরোধ করি।

মহাভারতে কৃষ্ণকে প্রথম দ্রৌপদীষ্যংবরে দেখিতে পাই। আমার বিবেচনায় এই অংশের মৌলিকভায় সন্দিহান হইবার কারণ নাই। লাসেন্ সাহেব, দ্রৌপদীকে পাঞ্চালের পঞ্চ জাতির একীকরণস্বরূপ পাঞ্চালী বলিয়া, দ্রৌপদীর মানবীত্ব উড়াইয়া দিয়াছেন, ইহা পূর্কে বলিয়াছি। আমিও বিশ্বাস করি না যে, যজ্ঞের অগ্নি হইতে দ্রুপদ কন্থা পাইয়াছিলেন, অথবা সেই কন্থার পাঁচটি স্বামী ছিল। তবে দ্রুপদের উরসক্ষ্যা থাকা অসম্ভব নহে, এবং তাহার স্বয়ংবর বিবাহ হইয়াছিল, এবং সেই স্বয়ংবরে অর্জুন লক্ষ্যবেধ করিয়াছিলেন, ইহা অবিশ্বাস করিবারও কারণ নাই। তার পর, তাঁহার পাঁচ স্বামী হইয়াছিল, কি এক স্বামী হইয়াছিল, সে কথার মীমাংসায় আমাদের কোন প্রয়োজন নাই।

কৃষ্ণকে মহাভারতে প্রথম দৌপদীস্বয়ংবরে দেখি। সেধানে তাঁহার দেবছ কিছুই স্চিত হয় নাই। অস্তাস্ত ক্ষত্রিয়দিগের তায় তিনি ও অস্তাস্ত যাদবেরা নিমন্ত্রিত হইয়া পাঞ্চালে আসিয়াছিলেন। তবে অস্তাস্ত ক্ষত্রিয়েরা দৌপদীর আকাক্ষায় লক্ষ্যবেধে প্রয়াস পাইয়াছিলেন, কিন্তু যাদবেরা কেছই সে চেষ্টা করে নাই।

পাওবেরা এই সভায় উপস্থিত হইয়াছিলেন। কিন্তু নিম্ম্ন্তিত হইয়া নহে। ভূর্য্যোধন জাঁহাদিগের প্রাণহানি করিবার চেষ্টা করিয়াছিলেন। জাঁহারা আত্মরক্ষার্থে ছল্পবেশে বনে বনে ভ্রমণ করিতেছিলেন। এক্ষণে দ্রৌপদীস্বয়ংবরের কথা শুনিয়া ছল্পবেশে এখানে উপস্থিত।

<sup>\*</sup> পূর্ব্দে বলিয়াছি বে, মহাভারতের পর্বাসংগ্রহাধারে কবিত ক্ইরাছে বে, অসুক্রমণিকাধারে বাাসবেব ১৫০ লোকে
নহাভারতের সংক্রিপ্ত বিবরণ রচিত করিয়াছেন। ঐ অসুক্রমণিকার সংক্রিপ্ত বিবরণে লোপদীবরংবরের কথা আছে, কিন্তু
পঞ্চ পাঞ্চবের সলে বে তাঁহার বিবাহ ক্ইরাছিল, এমন কথা নাই। অর্জুনই তাঁহাকে লাভ করিয়াছিলেন, এই কথাই আছে।

ভিন্ন হল বাক্ষণ-ক্ষত্রিয়-মন্তল মধ্যে কেবল ক্ষাই হলবেশহুক গাওবদিনকে চিনিয়াছিলেন। ইহা বে তিনি দৈবলজির প্রভাবে জানিতে পারিয়াছিলেন, এমন ইলিড মাত্র নাই। মনুযুব্জিতেই তাহা ব্রিয়াছিলেন, জাহার উজিতেই ইহা প্রকাশ। তিনি বলদেবকে বলিতেহেন, "নহাশয়। যিনি এই বিজীর্ণ শরাসন আকর্ষণ করিতেহেন, ইনিই আর্ক্রন, তাহাতে আর সলোহ নাই। আর যিনি বাহবলে বৃক্ষ উৎপাটনপূর্বক নির্ভয়ে রাজমণ্ডলে প্রবিষ্ট হইতেহেন, ইহার নাম ব্রকোদর।" ইত্যাদি। ইহার পরে সাক্ষাৎ হইলে যখন তাঁহাকে যুর্ষিটির জিজাসা করিয়াছিলেন, "কি প্রকারে তুমি আমাদিগকে চিনিলে ?" তাহাতে তিনি উত্তর করিয়াছিলেন, "ভস্মাজ্যাদিত বহ্নি কি লুকান থাকে ?" পাণ্ডবদিগকে সেই ছল্পবেশে চিনিতে পারা অতি কঠিন; আর কেহ যে চিনিতে পারে নাই, তাহা বিস্ময়কর নহে; কৃষ্ণ যে চিনিতে পারিয়াছিলেন—যাভাবিক মামুববৃজিতেই চিনিয়াছিলেন—ইহাতে কেবল ইহাই ব্র্যায় যে, অক্যান্ত মনুস্থাপেকা তিনি তীক্ষবৃজি ছিলেন। মহাভারতকার এ কথাটা কোণাও পরিষ্কার করিয়া বলেন নাই; কিন্তু কৃষ্ণের কার্য্যে সর্বত্র দেখিতে পাই যে, তিনি মনুস্থবৃজিতে কার্য্য করেন বটে, কিন্তু তিনি সর্ব্যাপেকা তীক্ষবৃজি মনুস্থা। এই বৃজিতে কোণাও ছিল্ড দেখা যায় না। অক্যান্ত বৃত্তির ক্যায় তিনি বৃজিতেও আদর্শ মনুস্থা।

অনস্তর অর্জুন লক্ষ্য বি'ধিলে সমাগত রাজাদিগের সঙ্গে তাঁহার বড় বিবাদ বাধিল।
আর্জুন ভিক্ক বান্ধণবেশধারী। এক জন ভিক্ক বান্ধণ বড় বড় রাজাদিগের মুখের গ্রাদ
কাড়িয়া লইয়া যাইবে, ইহা তাঁহাদিগের সহা হইল না। তাঁহারা অর্জুনের উপর আক্রমণ
করিলেন। যত দূর যুদ্ধ হইয়াছিল, তাহাতে অর্জুনই জয়ী হইয়াছিলেন। এই বিবাদ
কৃষ্ণের কথায় নিবারণ হইয়াছিল। মহাভারতে এইটুকু কৃষ্ণের প্রথম কাজ। তিনি কি
প্রকারে বিবাদ মিটাইয়াছিলেন, সেই কথাটা বলাই আমাদের উদ্দেশ্য। বিবাদ মিটাইবার
অনেক উপায় ছিল। তিনি নিজে বিখ্যাত বীরপুরুষ, এবং বলদেব, সাত্যকি প্রভৃতি
অবিতীয় বীরেরা তাঁহার সহায় ছিল। অর্জুন তাঁহার আত্মীয়—পিতৃত্বসার পুত্র। তিনি
যাদবদিগকে লইয়া সমরক্ষেত্রে অর্জুনের সাহায্যে নামিলে, তখনই বিবাদ মিটিয়া যাইতে
পারিত। ভীম তাহাই করিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণ আদর্শ ধান্দিক, যাহা বিনা মুদ্দে
সম্পন্ন হইতে পারে, তাহার জন্ম তিনি কখনও মুদ্দে প্রবৃত্ত হয়েন নাই। মহাভারতের
কোন স্থানেই ইহা নাই যে, কৃষ্ণ ধর্মার্থ ভিন্ন অন্ত কারণে যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইয়াছেন।
আ্বায়রকার্থ ও পরের রক্ষার্থ যুদ্ধ ধর্মা, আত্মরকার্থ বা পরের রক্ষার্থ যুদ্ধ না করা পরম

অধর্ম। আমরা বালালি জাতি, আজি লাত শত বংসর সেই অধ্যের ফলভোগ করিতেছি।
ক্রম্ব কথনও অন্ত কারণে বৃদ্ধ ক্রেন নাই। আর বর্মস্থাপনজন্ম তাঁহার বৃদ্ধে আপতি
ছিল না। যেখানে বৃদ্ধ ভিন্ন বর্মের উন্নতি নাই, সেখানেও বৃদ্ধ না করাই অধর্ম। কেবল
কাশীরাম লাল বা কথকঠাকুরদের কথিত মহাভারতে বাঁহাদের অধিকার, তাঁহাদের বিধাস,
কৃষ্ণই সকল বৃদ্ধের মূল; কিন্তু স্লুল মহাভারত বৃদ্ধিপূর্বক পড়িলে এরপ বিধাস থাকে
না। তখন বৃথিতে পারা যায় যে, ধর্মার্থ ভিন্ন কৃষ্ণ কখনও কাহাকেও বৃদ্ধে প্রবৃদ্ধি দেন
নাই। নিজেও ধর্মার্থ ভিন্ন যুদ্ধ করেন নাই।

এখানেও কৃষ্ণ যুদ্ধের কথা মনেও আনিলেন না। তিনি বিবদমান ভূপালবুদ্দকে বলিলেন, "ভূপালবুদ্দ। ইহারাই রাজকুমারীকে ধর্মতঃ লাভ করিয়াছিলেন, তোমরা কান্ত হও, আর যুদ্ধে প্রয়োজন নাই।" 'ধর্মতঃ'! ধর্মের কথাটা ত এতক্ষণ কাহারও মনে পড়ে নাই। সেকালের অনেক ক্ষত্রিয় রাজা ধর্মভীত ছিলেন, ক্ষচিপূর্বক কথন অধর্মে প্রবৃত্ত হইতেন না। কিন্তু এ সময়ে রাগান্ধ হইয়া ধর্মের কথাটা ভূলিয়া গিয়াছিলেন। কিন্তু যিনি প্রকৃত ধর্মাত্মা, ধর্মবৃদ্ধিই যাহার জীবনের উদ্দেশ্য, তিনি এ বিষয়ের ধর্ম কোন্পক্ষে তাহা ভূলেন নাই। ধর্মবিশ্বতদিগের ধর্মম্বরণ করিয়া দেওয়া, ধর্মানভিজ্ঞাদিগকে ধর্ম বুঝাইয়া দেওয়াই, তাঁহার কাজ।

ভূপালবুন্দকে কৃষ্ণ বলিলেন, "ইহারাই রাজকুমারীকে ধর্মতঃ লাভ করিয়াছেন, অতএব আর বুদ্ধে প্রয়োজন নাই।" শুনিয়া রাজারা নিরস্ত হইলেন। যুদ্ধ ফুরাইল। পাগুবেরা আশ্রমে গেলেন।

এক্ষণে ইহা বুঝা যায় যে, যদি এক জন বাজে লোক দৃশু রাজ্বগণকে ধর্মের কথাটা স্মরণ করিয়া দিত, তাহা হইলে দৃশু রাজ্বগণ কখনও যুদ্ধ হইতে বিরত হইতেন না। যিনি ধর্মের কথাটা স্মরণ করিয়া দিলেন, তিনি মহাবলশালী এবং গৌরবান্বিত। তিনি জ্ঞান, ধর্ম, ও বাছবলে সকলের প্রধান হইয়াছিলেন। সকল বৃত্তিগুলিই সম্পূর্ণরূপে অমুশীলিত করিয়াছিলেন, তাহারই ফল এই প্রাধান্ত। সকল বৃত্তিগুলি অমুশীলিত না হইলে, কেইই তাদৃশ ফলদায়িনী হয় না। এইরূপ কৃষ্ণচরিত্রের দারা ধর্মতত্ব পরিস্ফুট হইতেছে।

# **रिकोग भीत**रकर

# Mary of the same o

আজুন লক্ষ্য বিধিয়া, রাজগণের সহিত যুদ্ধ সমাপন করিয়া প্রাভ্যাণ সমিতিবাহিনের আজানে গমন করিলেন। রাজগণিও ব অ হানে গমন করিতে লাগিলেন। একলে কুরের কি করা কর্তব্য ছিল। তৌপদীর অয়ংবর ফুরাইল, উংসব বাহা ছিল ভাইা কুরাইল, কুফের পার্কালে থাকিবার আর কোন প্রয়োজন ছিল না। একলে বহানে কিরিয়া গৈলেই হইত। অক্সান্ত রাজগণ ভাহাই করিলেন, কিন্তু কৃষ্ণ তাহা না করিয়া, বলদেবকে সলে লইয়া, যেখানে ভাগবিকর্মনালায় ভিক্কবেশবারী পাশুবগণ বাস করিতেছিলেন, সেইখানে গিয়া যুবিটিরের সঙ্গে সাক্ষাৎ করিলেন।

সেধানে তাঁছার কিছু কান্ধ ছিল না-- যুধিন্তিরের সঙ্গে তাঁছার পূর্বে কখন সাক্ষাৎ বা আলাপ ছিল না, কেন না মহাভারতকার লিবিয়াছেন যে, "বাহুদেব বুৰিষ্ঠিরের নিকট অভিগমন ও চরণবন্দন পূর্বকৈ আপনার পরিচয় প্রদান করিলেন।" বলদেবও এরপ করিলেন। যথন আপনার পরিচয় প্রদান করিতে হইল, তখন অবশু ইহা বুনিতে হইবে যে, পূর্বের পরস্পারের সাইত তাঁহাদিগের সাক্ষাৎ বা আলাপ ছিল না। কৃষ্ণ-পাগুবে এই প্রথম সাক্ষাং। কেবল পিতৃষ্পার পুত্র বলিয়াই কৃষ্ণ তাঁহাদিগকে খুঁ জিয়া লইয়া তাঁহাদিগের সহিত আলাপ করিয়াছিলেন। কাজটা সাধারণ-লৌকিক-ব্যবহার-অন্থুমোদিও হয় নাই। লোকের প্রথা আছে বটে যে, পিসিত বা মাসিত ভাই যদি একটা রাজা বা বড়লোক হয়, তবে উপ্যাচক হইয়া তাহাদের সঙ্গে আলাপ করিয়া আইসে। কিন্তু পাণ্ডবেরা তখন সামান্ত ভিক্ষুক মাত্র; জাঁহাদিণের সঁহিত সাক্ষাৎ করিয়া কৃষ্ণের কোন অভীষ্টই সিদ্ধ হওয়ার সম্ভাবনা ছিল না। আলাপ করিয়া কৃষ্ণও যে কোন লৌকিক অভীষ্ট সিদ্ধ করিলেন, এমন দেখা যায় না। ভিনি কেবল বিনয়পূর্বক যুধিষ্ঠিরের সঙ্গে সদালাপ করিয়া ভাঁহার মঙ্গল-কামনা করিয়া ফিরিয়া আসিলেন। এবং তার পর পাওবদিপের বিবাহসমান্তি পর্যান্ত পাঞ্চালে আপন শিবিরে অবস্থান করিতে লাগিলেন। বিবাহ সমাপ্ত হইয়া গেলে, তিনি "কুডদার পাণ্ডবদিগের যৌতুক স্বরূপ বিচিত্র বৈদুর্য্য মনি, স্বর্ণের আভরণ, নানা দেশীয় মহার্ঘ বসন, রমণীয় শ্যা, বিবিধ গৃহসামগ্রী, বহুসংখ্যক দাসদাসী, সুশিক্ষিত গঞ্জবুন্দ, উৎকৃষ্ট ঘোটকাবলী, অসংখ্য রথ এবং কোটি কোটি রঞ্জত কাঞ্চন শ্রেণীবদ্ধ করিয়া প্রেরণ

ক্ষিকেন্দ্ৰ বি সামল সাভিন্তিক তথ্য কিব মা; কেন কাজেনা ক্ষিকার চিকুত কাই হ্রম্বাপর। স্বাদ এ সকলে অবন ক্ষিতানের বিনেষ ক্ষেত্রেনা; কেন বা। জালারা রাজ্যতার পানিকার ক্ষিতার সূহী ক্ষাছেন। স্কুলার ব্যক্তির ক্ষুত্রেরিজ জন্যানারী সকল আহলান পূর্বক গ্রহণ করিলেন।" কিন্তু কৃষ্ণ ভাঁহালিলের লকে আর লাজাং না করিয়া বহানে গ্রন করিলেন। তার বর তিনি পাশুবদিগতে আর বোঁজেন নাই। পাশুবেরা রাজ্যার্ক প্রাপ্ত ক্ষ্যাই প্রপ্রেক্ত ক্রম্বালপূর্বক রাস করিতে লাগিজেন। যে প্রকারে স্নারার পাশুবদিগের সহিত ভাঁহার মিলন হইল, তাহা পরে বলিব।

বিশ্বরের বিষয় এই যে, যিনি এইরূপ নিঃস্বার্থ আচরণ করিতেন, যিনি ছ্রবস্থাএভ-মাত্রেরই হিতাত্সকান করা নিজ জীবনের ব্রত্ত্বরূপ করিয়াছিলেন, পাশ্চাত্য মূর্খেরা এবং ) তাঁহাদের শিশ্বগণ সেই কৃষ্ণকে কুকর্মান্তরত, ত্রভিসন্ধিযুক্ত, ক্রের এবং পাপাচারী বলিয়া স্থির করিয়াছেন। ঐতিহাসিক তত্ত্বের বিশ্লেষণের শক্তি বা তাহাতে একা এবং যদ্ধ না থাকিলে, এইরূপ ঘটাই সম্ভব। স্থুল কথা এই, যিনি আদর্শ মন্থ্য, তাঁহার অক্যান্ত সমৃত্তির স্থায় প্রীতিবৃত্তিও পূর্ণবিকশিত ও ক্র্রিপ্রাপ্ত হওয়াই সম্ভব। জ্রীকৃষ্ণ, যুধিষ্ঠিরের প্রতি যে ব্যবহার করিলেন, তাহা অনেকেরই পূর্ববর্দ্ধিত সখাস্থলে করা সম্ভব। যুধিষ্ঠির কুট্ম; যদি কুক্ষের সঙ্গে পূর্ব্ব হইতে ভাঁহার আলাপ প্রণয় এবং আত্মীয়তা থাকিত, তাহা হইলে তিনি যে ব্যবহার করিলেন, তাহা কেবল ভদ্রজনোচিত বলিয়াই ক্ষাস্ত হইতে পারিতাম— বেশী বলিবার অধিকার থাকিত না। কিন্তু যিনি অপরিচিত এবঞ্চ দরিত্র ও হীনাবস্থাপন্ন কুটুম্বকে খুঁজিয়া লইয়া, আপনার কার্য্য ক্ষতি করিয়া, তাহার উপকার করেন, তাঁহার প্রীতি আদর্শ প্রীতি। কৃষ্ণের এই কার্য্যটি কৃত্র কার্য্য বটে, কিন্তু কৃত্র কৃত্র কার্য্যেই মন্বয়ের চরিত্রের যথার্থ পরিচয় পাওয়া যায়। একটা মহৎ কার্য্য বদ্মায়েসেও চেষ্টাচরিত্র করিয়া করিতে পারে, এবং করিয়াও থাকে। কিন্তু যাঁহার ছোট কাজগুলিও ধর্মাত্মতার পরিচায়ক, ুতিনি যথার্থ ধর্মাত্মা। তাই, আমরা মহাভারতের আলোচনায় 🛊 কৃঞ্কৃত ছোট বড় সকল কার্য্যের সমালোচনায় প্রবৃত্ত হইয়াছি। আমাদের ছ্রভাগ্য এই বে, আমরা এ প্রণালীতে কখন কৃষ্ণকে বুঝিবার চেষ্টা করি নাই। তাহা না করিয়া কৃষ্ণচরিত্রের মধ্যে কেবল "অশ্বখামা হত ইতি গজ্ব:" এই কথাটি শিখিয়া রাখিয়াছি। অর্থাৎ যাহা সত্য এবং ঐতিহাসিক, তাহার কোন অমুসন্ধান না করিয়া, যাহা মিথ্যা এবং কল্পিত, তাহারই উপর

इतिवश्न ७ सूत्रान मकान विवासवाना कथा भाषता वाह ना विनाह भूकी देश भारि नाहें।

-

নিৰ্ভন্ন ক্ষমিয়া আছি। পাৰ্যকাষা হত ইতি গলা" । কথাৰ ব্যাপানটা যে বিখ্যা, কাহা জোগৰৰ-প্ৰবিধ্যায় সমালোচনাকালে আমনা প্ৰমাণীকৃত করিব।

মান্ত এই বৈবাহিক পর্যে কৃষ্ণ সম্বন্ধ একটা বড় ভাষাসার কথা ব্যাসোক্ত বলিয়া ক্ষিত ইইবাছে। ভাছা আমাদিগের সমালোচ্য বিষয়ের অন্তর্গত না হইলেও, ভাহার কিঞিং উল্লেখ করা আবশুক বিবেচনা করিলাম। ত্রুপদরাজ, ক্যার পঞ্চ আমী হইবে শুনিয়া তাহাতে আপত্তি করিতেছেন। ব্যাস তাঁহার আপত্তি খণ্ডন করিতেছেন। খণ্ডনোপলক্ষে ভিনি ক্রপদকে একটি উপাখ্যান ভাবণ করান। উপস্থাসটি বড় অন্তত ব্যাপার। উহার স্থল তাংপর্য্য এই যে, ইন্দ্র একদা গলাজলে একটি রোক্তমানা স্থলরী দর্শন করেন। তাঁহাকে জিজ্ঞাদা করেন যে, "তুমি কেন কাঁদিতেছ ?" তাহাতে শুন্দরী উত্তর করে যে, "बाहम, तिथाहेरछिह।" এই विलया मि टेस्सिक मान लहेशा तिथाहेशा निन या, अक यूवा এক যুবতীর সঙ্গে পাশক্রীড়া করিতেছে। তাহারা ইন্দ্রের যথোচিত সন্মান না করায় ইন্দ্র কুদ্ধ ইইলেন। কিন্তু যে যুবা পাশক্রীড়া করিতেছিলেন, তিনি স্বয়ং মহাদেব। ইত্রত ক্রুদ্ধ দেখিয়া তিনিও ক্রুদ্ধ হইলেন এবং ইক্রকে এক গর্ডের ভিতর প্রবেশ করিতে বলিলেন। ইন্দ্র গর্ভের ভিতর প্রবেশ করিয়া দেখিলেন, সেখানে তাঁহার মত আর চারিটি ইন্দ্র আছেন। শেষ মহাদেব পাঁচ হুন ইন্দ্রকে ডাকিয়া বলিলেন যে, "তোমরা গিয়া পৃথিবীতে মহয় হও।" সেই ইন্দ্রেরাই আবার মহাদেবের কাছে প্রার্থনা করিলেন যে, "ইন্দ্রাদি পঞ্চদেব গিয়া আমাদিগকে কোন মামুষীর গর্ভে উৎপন্ন করুন" ! !! সেই পাঁচ জন ইন্দ্র ইন্দ্রাদির ঔরসে পঞ্চপাশুর হইলেন। বিনাপরাধে মেয়েটাকে মহাদেব ছকুম দিলেন যে, "তুমি গিয়া ইহাদিগের পত্নী হও।" সে দ্রৌপদী হইল। সে যে কেন কাঁদিয়াছিল, তাহার আর কোন খবরই নাই। অধিকতর রহস্তের বিষয় এই যে, নারায়ণ এই কথা শুনিবামাত্রই আপনার মাথা হইতে ছই গাছি চুল উপড়াইয়া ফেলিয়া দিলেন। এক গাছি কাঁচা, এক গাছি পাকা। পাকা-গাছটি বলরাম হইলেন, কাঁচা-গাছটি কৃষ্ণ হইলেন !!!

বৃদ্ধিমান পাঠককে বোধ হয় বুঝাইতে হইবে না যে, এই উপাখ্যানটি, আমরা যাহাকে মহাভারতের তৃতীয় স্তর বলিয়াছি, তদস্তর্গত। অর্থাং ইহা মূল মহাভারতের কোন অংশ নহে। প্রথমতঃ, উপাখ্যানটির রচনা এবং গঠন এখনকার বাঙ্গালার সর্পনিম্প্রেণীর উপজ্ঞাসলেথকদিগের প্রণীত উপজ্ঞাসের রচনা ও গঠন অপেকাও নিকৃষ্ট। মহাভারতের প্রথম ও দ্বিতীয় স্তরের প্রতিভাগালী কবিগণ এরপ উপাখ্যানস্থীর মহাপাপে পাণী হইতে

পরে দেখিব, "অবখামা হত ইতি গল:" এই বুলিটাই মহাভারতে নাই। ইহা ক্লকটাকুরের সংস্কৃত।

শারেন না বিভারতা, নহাভারতের ব্যক্তি আলের সলে ইহার কোন আরাজনীর নামনাই। এই উপাধ্যানতির সম্বাদ আলে ইঠাইয়া দিলে, নহাভারতের কোন কথাই অলেটি, নামনা কোন আরাজনই কনিক, থাকিবে না। অপ্সর্বাজের আপতিখননাক্ত ইহার কোন প্রেলিক নাই; কেন না, এ আপতি খ্যানোক্ত ছিতীয় একটি উপাধ্যানের থারা থতিত ইরাছে। বিতীয় উপাধ্যান এ অধ্যায়েই আছে। তাহা সংক্রিপ্ত এবং সরল, এবং আদিম মহাভারতের অন্তর্গত হইলে হইতে পারে। প্রথমোক্ত উপাধ্যানটি ইহার বিরোধী। ছইটিতে প্রৌপদীর পূর্বজন্মের ভিন্ন ভিন্ন প্রকার পরিচয় আছে। স্করাং একটি যে প্রক্রিপ্ত, ত্রিবয়ে কোন সন্দেহ নাই। এবং যাহা উপরে বলিয়াছি, তাহাতে প্রথমোক্ত উপাধ্যানটিই প্রক্রিপ্ত বলিয়া সিজান্ত করিতে হয়। তৃতীয়তঃ, এই প্রথমোক্ত উপাধ্যান মহাভারতের অক্যান্ত আলের বিরোধী। মহাভারতের সর্বব্রই কথিত আছে, ইল্ল এক। এখানে ইল্ল পাঁচ। মহাভারতের সর্বব্রই কথিত আছে যে, পাগুবেরা ধর্ম, বায়ু, ইল্ল, অবিনীকুমারদিগের ঔরসপুত্র মাত্র। এখানে সকলেই এক এক জন ইল্ল। এই বিরোধের সামগ্রস্কের জক্ত উপাধ্যানরচনাকারী গর্জত লিখিয়াছেন যে, ইল্রেরা মহাদেবের নিকট প্রার্থনা করিলেন, "ইল্লাদিই আসিয়া আমাদিগকে মায়ুধীর গর্ভে উৎপন্ন কর্মন।" জগছিজয়ী গ্রন্থ মহাভারত এরূপ গর্জভের লেখনীপ্রস্ত নহে, উহা নিন্চিত।

এই অপ্রান্ধের উপাখ্যানটির এ হলে উল্লেখ করার আমাদিগের প্রধান উদ্দেশ্য এই বে, কি প্রণালী অবলম্বন করিয়া আমরা মহাভারতের তিনটি স্তর ভাগ করিতেছি ও করিব, তাহা উদাহরণের দ্বারা পাঠককে বৃঝাই। তা ছাড়া একটা ঐতিহাসিক তত্ত্বও ইহা দ্বারা স্পষ্টীকৃত হয়। যে বিষ্ণু, বেদে স্থ্যের মৃত্তিবিশেষ মাত্র, পুরাণেতিহাসের উচ্চস্তরে যিনি সর্বব্যাপক ঈশ্বর, তিনি কি প্রকারে পরবর্তী হতভাগ্য লেথকদিগের হস্তে দাড়ি, গোঁপ, কাঁচা চুল, পাকা চুল প্রভৃতি ঐশ্ব্যা প্রাপ্ত হইলেন, এই সকল প্রক্রিপ্ত উপাখ্যানের দ্বারা তাহা বৃঝা যায়। এই সকল প্রক্রিপ্ত উপাখ্যানে হিন্দুধর্ম্মের অবনতির ইতিহাস পড়িতে পাই। তাই এই স্থানে ইহার উল্লেখ করিলাম! কোন কৃষ্ণদ্বেমী শৈব দ্বারা এই উপাখ্যান রচিত হইয়া মহাভারতে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে, এমন বিবেচনাও করা যাইতে পারে। কেন না, এখানে মহাদেবই সর্বনিয়ন্তা এবং কৃষ্ণ নারায়ণের একটি কেশ মাত্র। মহাভারতের আলোচনায় কৃষ্ণবাদী এবং শৈবদিগের মধ্যে এইরূপ অনেক বিবাদের চিচ্ন দেখিতে পাই। এবং যে সকল আংশে সে চিহ্ন পাই, তাহার অধিকাংশই প্রক্রিপ্ত ইন্ধিত হৈছে, এই বিবাদ কারণ পাই। যদি এ কথা যথার্থ হয়, তবে ইহাই উপুস্কিক করিতে হইছে হৈ, এই বিবাদ

আদির মহাভারত প্রভাবের অনেক পরে উপছিত ছইরাছিল। অর্থাং রখন নিবোধারনা ভ্রমাণাসনা উভয়েই প্রবল হয়, তথন বিবাহত ঘোরতের ছইরাছিল। মহাভারতপ্রচারের অন্তর্ম বা ভাহার পরবর্জী প্রথম কালে এতছভরের মধ্যে কোন উপাসনাই প্রবল হিল নাণ ক্ষেত্রের বা ভাহার পরবর্জী প্রথম কালে এতছভরের মধ্যে কোন উপাসনাই প্রবল হিল নাণ ক্ষেত্রের বা ভাহার বা কালের প্রতিপ্রায় নিত্ত লাগিল। উভয় পাকেরই অভিপ্রেয়, মহাভারতের হোহাই দিয়া আপনার দেবতাকে বড় করেন। এই জক্ত শৈবেরা নিব্যাহাল্য কৃষ্ণ রচনা লকল মহাভারতে প্রক্রিপ্ত করিতে লাগিলেন। ভত্তরে বৈশ্ববেরা বিষ্ণু বা কৃষ্ণমাহাল্য কৃষ্ণ রচনা সকল প্রতিশ্বা দিতে লাগিলেন। অন্ধ্রাসন-পর্বের এই ক্ষার কতকগুলি উভ্য উদাহরণ পাওয়া বায়। ইচ্ছা করিলে, পাঠক পড়িয়া দেখিবেন। প্রায় সকলগুলিতেই একট্ একট্ গর্দভের গাত্রসৌরভ আছে।

# তৃতীয় পরিচ্ছেদ

#### স্ভস্তাহরণ

জৌপদীস্বয়ংবরের পর, সুভজাহরণে কৃষ্ণের সাক্ষাৎ পাই। সুভজার বিবাহে কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, উনবিংশ শতাব্দীর নীতিজ্ঞেরা তাহা বড় পছন্দ করিবেন না। কিন্তু উনবিংশ শতাব্দীর নীতিশাল্রের উপর, একটা জগদীখরের নীতিশাল্র আছে—তাহা সকল উনবিংশ শতাব্দীতে, সকল দেশে খাটিয়া থাকে। কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, তাহা আমরা সেই শতাব্দীতে, সকল দেশে খাটিয়া থাকে। কৃষ্ণ যাহা করিয়াছিলেন, তাহা আমরা সেই চিরস্থায়ী অভ্রান্ত জাগতিক নীতির ছারাই পরীক্ষা করিব। এ দেশে অনেকেই একবরি গিজের মাপে লাখেরাজ বা জোত জমা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; জমীদারেরা এখনকার ছোট গজের মাপে লাখেরাজ বা জোত জমা প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; জমীদারেরা এখনকার ছোট সরকারি গজে মাপিয়া তাহাদিগের অনেক ভূমি কাড়িয়া লইয়াছে। তেমনি উনবিংশ শতাব্দীর যে ছোট মাপকাটি হইয়াছে, তাহার জালায় আমরা ঐতিহাসিক পৈতৃক সম্পত্তি সকলই হারাইতেছি, ইহা অনেকবার বলিয়াছি। আমরা এক্ষণে সেই একবরি গজ

কৃষ্ণভক্তেরা বলিতে পারেন, এরূপ একটা বিচারে প্রবৃত হইবার আগে, স্থির কর যে, এই স্মুদ্রভাহরণবৃত্তাস্ত মূল মহাভারতের অন্তর্গত কি প্রক্রিপ্ত। যদি ইহা প্রক্রিপ্ত

সেইওলি অবলহণ করিয়া মূর প্রাকৃতি গাশ্চাতা পভিতরণ কুককে লৈব বলিয়া প্রতিগর করিয়াছেব ।

বাব করিবার কোন কারণ থাকে, তবে সেই কথা বলিলেই লব লোল মিটিল—এত বাগাড়বরের প্রয়োজন নাই। অভএব আমরা বলিতে বাব্য বে, ক্তরাহরণ বে মূল মহাভারতের অংশ, ইহা বে প্রথম ভরের অন্তর্গত, ভবিষয়ে আমানের কোন সংশয় নাই। ইহার প্রালম্ভ অনুক্রমণিকাব্যায়ে এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে আছে। ইহার রচনা অতি উচ্চপ্রেণীর কবির রচনা। বিতীয় ভরের রচনাও সচরাচর অতি পুলর । ভবে প্রথম ভরের রচনা সরল ও বাভাবিক, বিতীয় ভরের রচনাগত একটা প্রভেদ এই বে, প্রথম ভরের রচনা সরল ও বাভাবিক, বিতীয় ভরের রচনায় অলবার ও অত্যুক্তির বড় বাহল্য। প্রভ্রাহরণের রচনাও সরল ও বাভাবিক, অলহার ও অত্যুক্তির বড় বাহল্য। প্রভ্রাহরণের রচনাও সরল ও বাভাবিক, অলহার ও অত্যুক্তির বড় বাহল্য। প্রভরাহ ইহা প্রথমভর-গত—বিতীয় ভরের নহে। আর আসল কথা এই বে, প্রভ্রাহরণ মহাভারত হইতে ভূলিয়া লইলে, মহাভারত অসম্পূর্ণ হয়। প্রভ্রা হইতে অভিমন্থা হইতে পরিক্রিং, পরিক্রিং হইতে জনমেজয়। ভ্রার্জনের বংশই বছ শতাব্দী ধরিয়া ভারতে সাম্রাভ্য শাসিত করিয়াছিল—ভৌপদীর বংশ নহে। বরং দ্রোপদীব্যয়ংবর বাদ দেওয়া যায়, তরু স্বভ্রা নয়।

শ্রেপদীর স্থায় স্থভজাকেও সাহেবেরা উড়াইয়া দিয়াছেন। লাসেন্ বলেন,— যাদবসম্প্রীতিরূপ যে মঙ্গল, তাহাই স্থভজা। বেবর সাহেবের আপত্তি ইহার অপেকা শুরুতর। তিনি কেন কৃষ্ণভূগিনী স্থভজার মানবীত্ব অত্ত্বীকৃত করেন, তক্ষ্ণস্থ যজুর্কেদের মাধ্যান্দিনীশাধা ২৩ অধ্যায়ের ১৮ কণ্ডিকার ৪র্থ মন্ত্রটি উদ্ধৃত করিতে হইতেছে।

"হে আৰে! হে অধিকে! হে অধানিকে! দেধ, এই অধ একণে চিরকালের জন্ত নিম্রিত হইয়াছে, আনি কান্দিনবাদিনী স্তভা হইয়াও খয়ং ইহার সমীপে (পতিত্বে বরণ করণার্থ) সমাগত হইয়াছি, এ বিষয়ে আমাকে কেইই নিয়োগ করে নাই।" \*

ইহাতে বেবর সাহেব সিদ্ধান্ত করিতেছেন,—

"Kampila is a town in the country of the Panchalas. Subhadra, therefore, would seem to be the wife of the King of that district." &c.

সায়নাচার্য্য কাম্পিলবাসিনীর এইরূপ অর্থ করেন—"কাম্পিলশব্দেন শ্লাঘ্যো বস্ত্রবিশেষ উচ্যতে।" কিন্তু বেবর সাহেবের বিশ্বাস যে, তিনি সায়নাচার্য্যের অপেকা সংস্কৃত বুঝেন ভাল, অতএব তিনি এ ব্যাখ্যা গ্রাছ্য করেন না। তাহা না-ই করুন, কিন্তু কাম্পিলবাসিনী কোন স্ত্রীর নাম স্থভ্জা ছিল বলিয়া কৃষ্ণভগিনীর নাম কেন স্কুভ্জা হইতে

শ্রীবৃক্ত সভারত সামশ্রবী কৃত অনুবাদ।

THE RESIDENCE THE PROPERTY AND AND PROPERTY AND PARTY BROWN Charles ad an oll spinio spice, Breitrag spice, parts, "mile milemarified क्रमा है अन्या भारत मामलयो प्रशानन करे वर्ग करान, कार्यो अन्य त्रोक्रास्त्रको । अधोवत्र पत्नम् काल्लिनगत्रोत् महिनांशन चाफिनम् **जन्माकाको**त्। সম্ভাৱৰ আই মান্তম অৰ্থ এই বে, "আমি সৌভাগ্যবতী ও রূপলাবগাবতী ব্যৱস্থা এই সাহস্থ নিক্ট সমাগত হইয়াছি।" অতএব বৃথিতে পারি না বে, এই মন্তের বলে কুক্তাসিনী আৰুনপায়ী অভয়ার পরিবর্তে কেন এক জন পাঞ্চালী স্ভতাকে কল্পনা করিতে হইবে। বুধিটির অশ্বনেধ যত করিয়াছিলেন, এবং তাঁহার বছপূর্কবর্তী রাজগণও অশ্বনের মঞ করিয়াছিলেন, ইহাই মহাভারতে এবং অভান্ত প্রাচীন গ্রন্থে পাওয়া যায়। অভএব ইহাই সম্ভব যে, অখনেধ যজ্ঞের এই যজুর্মন্ত কৃষ্ণ-পাশুবের অপেকা প্রাচীন। এখন যেখন লোকে আধুনিক লেখকদিগের কাব্যগ্রন্থ হইতে পুত্রকলার নামকরণ করিতেছে, \* ছেমনি দেকালেও বেদ হইতে লোকের পুত্রক্যার নাম রাখা অসম্ভব নহে। এই মন্ত্র হইতেই কাশিরাজ আপনার তিনটি ক্সার নাম অহা, অস্বিকা, অহালিকা রাখিয়া থাকিবেন, এবং এইরূপেই কৃষ্ণভগিনী স্থভতারও নামকরণ হইয়া থাকিবেঃ এই মল্লে এমন কিছু দেখি না যে, তজ্জ্য কুঞ্ভগিনী সূভ্জা কেহ ছিলেন না, এমন কথা অনুমান করা যায়। অতএব আমরা স্বভদ্রাহরণের বিচারে প্রবৃত্ত হইব।

একণে, স্ভন্তাহরণের নৈতিক বিচারে প্রবৃত্ত হইবার আগে পাঠকের নিকট একটা অমুরোধ আছে। তিনি কাশীদাসের প্রছে অথবা কথকের নিকট, অথবা পিতামহার মুখে, অথবা বাঙ্গালা নাটকাদিতে যে স্ভন্তাহরণ পড়িয়াছেন বা গুনিয়াছেন, তাহা অমুগ্রহপূর্বক ভূলিয়া যাউন। অর্জ্ঞনকে দেখিয়া স্ভন্তা অনঙ্গণরে ব্যথিত হইয়া উন্মন্ত হইলেন, সত্যভামা মধ্যবর্তিনী দৃতী হইলেন, অর্জ্ঞন স্ভন্তাকে হরণ করিয়া লইয়া গেলে যাদবসেনার সঙ্গে তাঁর ঘোরতর যুদ্ধ হইল, স্ভন্তা তাঁহার সার্থি হইয়া গগনমার্গে তাঁহার রথ চালাইতে লাগিলেন—সে সকল কথা ভূলিয়া যান। এ সকল অতি মনোহর কাহিনী বটে, কিন্তু মূল মহাভারতে ইহার কিছুই নাই। ইহা কাশীরাম দাসের গ্রন্থেই প্রথম দেখিতে পাই, কিন্তু এ সকল তাঁহার সৃত্তি কি তাঁহার পরবর্ত্তী কথকদিগের সৃত্তি, তাহা বলা যায় না। সংস্কৃত মহাভারতে যে প্রকার স্ভন্তাহরণ কথিত হইয়াছে, তাহার স্থলমর্শ্ম বলিতেছি।

मवा—धनीना, द्वनानिनी देळाति ।

船

হৈ অর্জুন! স্বরংবরই ক্তিরনিগের বিধেন, ক্তি জীলোকের প্রবৃত্তির কথা কিছুই বলা বাম না, মতবাং তবিবরে আমার সংশয় জন্মিতেছে। আর ধর্মশাস্ত্রকারেরা কছেন, বিবাহোদেশে বলপূর্বক হরণ করাও মহাবীর ক্তিরনিগের প্রশংসনীয়। অভএব স্বয়ংবরকাল উপস্থিত হইলে তুমি আমার ভগিনীকে বলপূর্বক হরণ করিয়া লইয়া যাইবে; কারণ, স্বয়ংবরকালে সে কাহার প্রতি অন্তর্মক হইবে, কে বলিতে পারে ?"

এই পরামর্শের অন্থর্জী হইয়া অর্জ্বন প্রথমত: যুধিষ্ঠির ও কুস্তীর অনুমতি আনিতে দৃত প্রেরণ করেন। তাঁহাদিগের অনুমতি পাইলে, একদা, স্বভলা যথন রৈবতক পর্বতকে প্রদক্ষিণ করিয়া নারকাভিম্থে যাত্রা করিতেছিলেন, তথন তাঁহাকে বলপূর্বক গ্রহণ করিয়া রথে ত্লিয়া অর্জ্বন প্রস্থান করিলেন।

এখন, আজিকালিকার দিনে যদি কেহ বিবাহাদেশে কাহারও মেয়ে বলপুর্বক কাড়িয়া লইয়া প্রস্থান করে, তবে সে সমাজে নিন্দিত এবং রাজদতে দণ্ডিত হইবার যোগ্য সন্দেহ নাই। এবং এখনকার দিনে কেহ যদি অপর কাহাকে বলে, "মহাশয়! যখন আমার ভগিনীকে বিবাহ করিতে আপনার ইচ্ছা ইইয়াছে, তখন আপনি উহাকে কাড়িয়া লইয়া পলায়ন করুন, ইহাই আমার পরামর্শ," তবে সে ব্যক্তিও জনসমাজে নিন্দনীয় হইবে, তাহার সন্দেহ নাই। অতএব প্রচলিত নীতিশাস্তাম্বসারে (সে নীতিশাস্তাের কিছুমাতা দোষ দিতেছি না,) কৃষ্ণার্জ্ব উভয়েই অতিশয় নিন্দনীয় কার্য্য করিয়াছিলেন, সন্দেহ নাই। লোকের চক্ষে ধূলা দিয়া কৃষ্ণকে বাড়ান যদি আমার উদ্দেশ্য হইত, তবে স্মৃত্যাহরণ-পর্বাধায় প্রক্ষিপ্ত বলিয়া, কিষা এমনই একটা কিছু জুয়াচুরি করিয়া, এ কথাটা বাদ দিয়া

মাইছাম। কিছু লে সকল পথ আমার অবলম্বনীয় নছে। সভ্য ভিন্ন মিখ্যা আশংলার, কাহারত মহিমা বাড়িছে পারে না এবং ধর্মের অবনতি ভিন্ন উন্নতি হয় না।

কিন্ত কথাটা একট্ন তলাইয়া বুকিতে হইবে। কেহ কাহাৰও মেছে কাড়িয়া লাইবা বিষয় বিষয়ে কৰিলো, কেটা দোৰ বলিয়া গণিতে হয় কেন? জিন কারণে। প্রথমতা ক্ষার উপর ক্ষারে উপর ক্ষাটোর হয়। বিতীয়কা, ক্ষার শিতা মাতা ও বছুবর্গের উপর কাল্যাটার। ভূতীয়কা, সমাজের উপর অত্যাচার। সমাজরকার মৃত্তুতা এই বে, ক্ষেত্র কাহারত উপর কাবেধ বল্পাযোগ করিতে লারিবে না। কেহ কাহারও উপর ক্ষাত্র ক্লাণ্ডায়োগ করিলোই সমাজের ছিতির উপর আঘাত করা হইল। বিবাহার্থিকত ক্ষাত্র হরণকে নিক্ষনীয় কার্য্য বিবেচনা করিবার এই তিন্টি গুরুতর কারণ বটে, কিন্তু তত্তির আরু

প্রথন দেখা যাউক, ক্ষুক্তের এই কাজে এই তিন জনের মধ্যে কে কড দূর অত্যাচার প্রাপ্ত হইরাছিলেন। প্রথমতঃ, অপহাতা কছার উপর কত দূর অত্যাচার হইরাছিল দেখা যাক। কৃষ্ণ তাঁহার জ্যেষ্ঠ আতা এবং বংশের প্রেষ্ঠ। যাহাতে স্কুল্রার সর্বতোভাবে মঙ্গল হয়, তাহাই তাঁহার কর্ত্তব্য—তাহাই তাঁহার ধর্ম—উনবিংশ শতাব্দীর ভাষার তাহাই তাঁহার "Duty"। এখন জীলোকের পক্ষে প্রধান মঙ্গল—সর্বাঙ্গীণ মঙ্গল বলিলেও হয়—সংপাত্রস্থা হয়েন, তাহাই করা। এখন, অর্জুনের স্থায় সংপাত্র কৃষ্ণের পরিচিত ব্যক্তিদিগের মধ্যে ছিল না, ইহা বোধ হয় মহাভারতের পাঠকদিগের নিকট কট পাইয়া প্রমাণ করিতে হইবে না। অতএব তিনি যাহাতে অর্জুনের পত্নী হইবেন, ইহাই স্কুল্রার মঙ্গলার্থ কৃষ্ণের করা কর্ত্তব্য । তাহার যে উক্তি উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহাতেই তিনি দেখাইয়াছেন, বলপূর্বক হরণ ভিন্ন অন্থা কোন প্রকারে এই কর্ত্তব্য সাধন হইতে পারিত কি না, তাহা সন্দেহস্থল। যেখানে ভাবিষ্ণল চিরজীবনের মঙ্গল, সেখানে যে পথে সন্দেহ সে পথে যাইতে নাই। কে পথে মঙ্গলসিদি নিশ্চিত, সেই পথেই যাইতে হয়। অতএব কৃষ্ণ, স্কুল্রার চিরজীবনের পরম শুভ স্নিশ্চিত করিয়া দিয়া, তাহার প্রতি পরমধর্ষাত্বমত কার্য্যই করিয়াছিলেন—ভাহার প্রতি কোন অত্যাচার করেন নাই।

এ কথার প্রতি তৃইটি আপত্তি উত্থাপিত ক্টতিত পারে। প্রথম আপত্তি এই বে, আমার যে কান্ধে ইচ্ছা নাই, সে কান্ধ আমার পক্ষে মঙ্গলকর হইলেও, আমার উপর বন্ধুয়োগ কনিয়া সে কার্য্যে প্রবৃত্ত করিবার কাহারও অধিকার মাই। পুরোহিত মহানর মনে করেন যে, আমি বলি সামার সর্বাধ আমাণকে ধান করি, তবে আমার পরম নলক।
হইবে । কিন্তু উহিলে এমন কোন অধিকার নাই যে, আমাকে মারপিট করিলা সর্বাধ
আমাকে ধান করান। তত উল্লেখ্যে সাধন জন্ম নিকানীয় উপায় অবলয়ন করাও
নিকানীয়া। উনবিংশ শ্রমানীর ভাষায় ইহার অনুবাদ এই যে, "The end does not especially the macros."

अ स्थात प्रदेश केवत भारत। तायम जेवत कोई त्य, मुख्यात ता मार्क्तत वावि प्रानिका रा निवक्ति किन, धारु निवृद्दे धानान नाहे। हेका चनिका निवृद्दे धानान जाहे। व्यक्तम वाक्रियात ग्रह्मावना वर् वाता । रिन्तूत गरतत क्छा कूमाती अवर वातिक পাত्रविस्मरवंत्र क्षक्ति हेळ्। वा अनिक्श वर्ष क्षणाम करत्र ना । वास्त्रविक, छाहारम्त अस्मर त्वांव हम्. भाजवित्भरवत अछि हेम्हा ध्वनिक्हा वर्ष कत्त्रध ना, छर (धर्ष व्यवस्त्र चरत পুৰিয়া রাখিলে জ্মিতে পারে। এখন, বদি কোন কাজে আমার ইচ্ছা বা অনিচ্ছা কিছুই নাই থাকে. যদি সেই কাল আমার পক্ষে পরম মঙ্গলকর হয়, আর কেবল বিশেষ প্রবৃত্তির অভাবে বা সজ্জা বৰত: বা উপায়াভাব বৰত: আমি সে কাৰ্য্য বয়ং করিছেছি না এমন হয়. আর যদি আমার উপর একটু বলপ্রারোদের ভাগ করিলে সেই পরম মঙ্গলকর কার্য্য স্থাসিদ্ধ হয়, তবে সে বলপ্রয়োগ কি অধর্ম ? মনে কর, এক জন বড় ঘরের ছেলে গুরবস্থায় পড়িয়াছে, তোমার কাছে একটি চাকরি পাইলে খাইয়া বাঁচে, কিন্তু বড় ঘর বলিয়া ভাষাতে তেমন ইচ্ছা নাই, কিন্তু তুমি তাহাকে ধরিয়া লইয়া গিয়া চাকরিতে বসাইয়া দিলে আপত্তি कतिर ना, वतः मुश्रीवारत थारेया वाँहिरत। स्म ऋत्म छात्रात राज धतिया हिमा महेया গিয়া চটো ধনক দিয়া ভাহাকে দফ্তরখানাতে বসাইয়া দেওয়া কি ভোমার অধ্যাচরণ বা পীডন করা হইবে ? সুভন্তার অবস্থাও ঠিক তাই। হিন্দুর ঘরের কুমারী মেরে. दुकारेगा विमाल, कि "कारा शा" बनिया छाकित्म, वरत्रत्र मास्य गारेख ना । कार्क्सरे धनिया লইয়া যাওয়ার ভাগ ভিন্ন তাহার মঙ্গলসাধনের উপায়ান্তর ছিল না।

"আমার যে কাজে ইচ্ছা নাই, সে কাল আমার পক্ষে পরম মঙ্গলকর হইলেও, আমার প্রতি বলপ্রয়োগ করিয়া সে কাজে প্রবৃত্ত করিবার কাহারও অধিকার নাই।" এই আপত্তির ছুইটি উত্তর আছে, আমরা বলিয়াছি। প্রথম উত্তর, উপরে বৃশ্বাইলাম। প্রথম উত্তরে আমরা ঐ আপত্তির কথাটা যথার্থ বলিয়া শীকার করিয়া লইয়া উত্তর দিয়াছি। ছিতীয় উত্তর এই যে, কথাটা সকল সময়ে যথার্থ নয়। যে কার্য্যে আমার পরম মঙ্গল, সে কার্য্যে আমার অনিচ্ছা থাকিলেও বলপ্রয়োগ করিয়া আমাকে তাহাতে প্রবৃত্ত করিছে যে কাহারও অধিকার নাই, এ কথা সকল সময়ে খাটে না। যে রোগীর রোগপ্রভাবে প্রাপ্
বার্ম, কিন্তু উবংধ রোগীর স্বভাবসূলন্ত বিরাগবশতঃ সে উবধ খাইবে না, তাহাকে বলপূর্বক
উবধ খাওয়াইতে চিকিৎসকের এবং বন্ধুবর্গের অধিকার আছে। সাংঘাতিক বিফোটক সে
ইচ্ছাপূর্বক কাটাইবে না,—জোর করিয়া কাটিবার ডাক্ডারের অধিকার আছে। ছেলে লেখাপড়া শিখিবে না, জোর করিয়া লেখাপড়া শিখাইবার অধিকার শিক্ষক ও পিতা মাতা প্রেভৃতির আছে। এই বিবাহের কথাতেই দেখ, অপ্রাপ্তবয়ঃ কুমার কি কুমারী যদি অমুচিত বিবাহে উন্নত হয়, বলপূর্বক তাহাকে নিবৃত্ত করিতে কি পিতা মাতার অধিকার নাই? আজিও সভ্য ইউরোপীয় জাতিদিগের মধ্যে কন্সার বিবাহে জোর করিয়া সংপাত্রে কন্সানদান করার প্রথা আছে। যদি পনের বংসরের কোন হিন্দুর মেয়ে কোন স্থপাত্রে আপত্তি উপস্থিত করে, তবে কোন্ পিতা মাতা জোর করিয়া তাহাকে সংপাত্রস্থ করিতে আপত্তি করিবেন ? জোর করিয়া বালিকা কন্সা সংপাত্রস্থ করিলে তিনি কি নিন্দনীয় হইবেন ? যদি না হাঁন, তবে স্বভ্যাহরণে ক্ষেত্রর অনুমতি নিন্দনীয় কেন ?

এই গেল প্রথম আপত্তির ছুই উত্তর। এখন দ্বিতীয় আপত্তির বিচারে প্রবৃত্ত হই।
দ্বিতীয় আপত্তি এই হইতে পারে যে, ভাল, স্বীকার করা গেল যে, কৃষ্ণ স্কুভদার
মঙ্গলকামনা করিয়াই, এই পরামর্শ দিয়াছিলেন—কিন্তু বলপূর্বক হরণ ভিন্ন কি তাঁহাকে
স্বাক্ত্র্যাইন করিবার অক্স উপায় ছিল না ? স্বয়ংবরে যেন ভয় ছিল, যেন মৃঢ়মতি বালিকা
কেবল মুখ দেখিয়া ভূলিয়া গিয়া কোন অপাত্রে বরমাল্য দেওয়ার সন্তাবনা ছিল, কিন্তু
উপায়ান্তর কি ছিল না ? কৃষ্ণ কি অর্জ্বন, বস্থদেব প্রভৃতি কর্তৃপক্ষের কাছে কথা পাড়িয়া
রীতিমত সম্বদ্ধ স্থির করিয়া, তাঁহাদিগকে বিবাহে সম্মত করিয়া কৃষ্ণা সম্প্রদান করাইতে
পারিতেন। যাদবেরা কৃষ্ণের বশীভূত; কেহই তাঁহার কথায় অমত করিত না। এবং
স্বর্জ্বনও স্থপাত্র, কেহই আপত্তি করিত না। তবে না হইল কেন ?

এখনকার দিনকাল হইলে, এ কাজ সহজে হইত। কিন্তু ভজার্জুনের বিবাহ চারি হাজার বংসর পূর্বের ঘটিয়াছিল, তখনকার বিবাহপ্রথা এখনকার বিবাহপ্রথার মত ছিল না। সেই বিবাহপ্রথা না ব্ঝিলে কৃষ্ণের আদর্শ বৃদ্ধি ও আদর্শ প্রীতি আমরা সম্পূর্ণরূপে বৃষিতে পারিব না।

মন্থতে আছে, বিবাহ অষ্টবিধ, (১) ব্রাহ্ম, (২) দৈব, (৩) আর্থ, (৪) প্রাঞ্জাপত্য, (৫) আহুর, (৬) গান্ধর্ব, (৭) রাক্ষস ও (৮) পৈশাচ। এই ক্রমান্থটা পাঠক মনে রাখিবেন।

अहै अहे श्रकात विवाद जरून वर्णन अधिकात नाहे। कविद्यात कान् कान् विवाद শ্বিকার, দেখা যাউক। তৃতীয় অধ্যায়ের ২০ প্লোকে কথিত ইইয়াছে, े । विकास के विकास निवास क्या हिल्ला है विवास क्या है कि विवास के विवास के

ইহার টাকার কুরুকভট্ট লেখেন, "ক্তিয়স্ত অবরায়ুপরিতনানাস্থ্রাদীং চতুর:।" তবেই ক্ষত্রিরের পক্ষে, কেবল আত্মর, গান্ধর্বন, রাক্ষস ও পৈশাচ এই চারি প্রকার বিবাহ বৈধ। व्यात मकन व्यक्तिशा

क्डि २৫ झारक बाह्य-

रेभणावकाञ्चवरैक्टव न कर्खरको कलाइन ॥

পৈশাচ ও আমুর বিবাহ সকলেরই অকর্ত্তব্য। অতএব ক্ষত্রিয় পক্ষে কেবল গান্ধর্ব ও রাক্ষস এই দ্বিবিধ বিবাহই বিহিত রহিল।

তমধ্যে, বরক্সার উভয়ে পরস্পার অফুরাগ সহকারে যে বিবাহ হয়, তাহাই গান্ধর্ক বিবাহ। এখানে সুভজার অমুরাগ অভাবে সে বিবাহ অসম্ভব, এবং সেই বিবাহ "কামসম্ভব," স্তরাং পরম নীতিজ্ঞ কৃষ্ণার্জ্নের তাহা কখনও অমুমোদিত হইতে পারে না। অতএব রাক্ষস বিবাহ ভিন্ন অস্থ্য কোন প্রকার বিবাহ শাস্ত্রামুসারে ধর্ম্ম্য নহে ও ক্ষত্রিয়ের পক্ষে প্রশস্ত নহে; অশ্য প্রকার বিবাহেরও সম্ভাবনা এখানে ছিল না। বলপুর্ববিক ক্ষ্যাকে হরণ করিয়া বিবাহ করাকে রাক্ষস বিবাহ বলে। বস্তুতঃ শান্ত্রাহুসারে এই রাক্ষস বিবাহই ক্ষত্রিয়ের পক্ষে একমাত্র প্রশস্ত বিবাহ। মনুর ৩ অ, ২৪ স্লোকে আছে—

চতুরো আহ্মণক্ষাভান্ প্রশন্তান্ কর্য়ো বিহঃ। রাক্ষসং ক্ষত্রিয়বৈত্রকমাত্রবং বৈতাশৃত্রয়ো:।

যে বিবাহ ধর্ম্ম্য ও প্রশস্ত, আপনার ভগিনীর ও ভগিনীপতির গৌরবার্থ ও নিজ্কুলের গৌরবার্থ, কৃষ্ণ সেই বিবাহের পরামর্শ দিতে বাধ্য ছিলেন। অতএব কৃষ্ণ অর্জুনকে যে পরামর্শ দিয়াছিলেন, তাহাতে তাঁহার পরম শাস্ত্রজ্ঞতা, নীতিজ্ঞতা, অভাস্তব্দি এবং সর্ববপক্ষের মানসম্ভ্রম রক্ষার অভিপ্রায় ও হিতেচ্ছাই দেখা যায়।

কেহ কেহ বলিতে পারেন, এখানে মহুর দোহাই দিলে চলিবে না। মহাভারতের যুদ্ধের সময়ে মহুসংহিতা ছিল, ইহার প্রমাণ কি ? কথা স্থায্য বটে, তত প্রাচীনকালে মন্থসংহিতা সঙ্কলিত হইয়াছিল কি না, সে বিষয়ে বাদ প্রতিবাদ হইতে পারে। তবে মন্থ্সংহিতা প্র্বপ্রচলিত রীতি নীতির সক্ষলন মাত্র, ইহা পণ্ডিতদিগের মত। যদি তাহা হয়, ভবে যুধিষ্ঠিরের রাজস্বকালে ঐরূপ বিবাহপদ্ধতি প্রচলিত ছিল, ইহা বিবেচনা করা

বাইতে পারে। নাই পাকক—মহাভারতেই এ বিষয়ে কি আছে, ভাহাই দেখা বাইক। এই স্কুলাহরণ-পর্কাধ্যায়েই সে বিষয়ে কি প্রমাণ পাওয়া বার, দেখা বাইক। বছ বেলী পুঁজিতে হইবে না। আমরা পাঠকদিসের নিকট যে উত্তর দিতেছি, কৃষ্ণ নিজেই সেই উত্তর বগদেবকে দিয়াছিলেন। অর্জুন স্কুজাকে হরণ করিয়া গইয়া গিয়াছে, তুনিয়া বাদবেরা জুজ হইয়া রণসজা করিতেছিলেন। বলদেব বলিলেন, অত প্রধানে করিবার আগে, কৃষ্ণ কি বলেন শুনা যাউক। তিনি চুপ করিয়া আছেন। তখন বলদেব স্কুলকে সম্বোধন করিয়া, অর্জুন তাঁহাদের বংশের অপমান করিয়াছে বলিয়া রাগ প্রকাশ করিলেন, এবং কৃষ্ণের অভিপ্রায় কি, জিজাসা করিলেন। কৃষ্ণ উত্তর করিলেন—

"অর্জন আমাদিগের ক্লের অবমাননা করেন নাই, বরং সমধিক সন্মান রক্ষাই করিয়াছেন। তিনি তোমাদিগকে অর্থলুক মনে করেন না বলিয়া অর্থ ছারা স্বভল্রাকে গ্রহণ করিতে চেষ্টাও করেন নাই। স্বয়ংবরে কঞা লাভ করা অতীব ত্রহ ব্যাপার, এই জন্মই তাহাতে সন্মত হন নাই, এবং শিতামাতার অহমতি গ্রহণ পূর্বক প্রদত্তা কন্তার পাণিগ্রহণ করা তেজন্বী ক্ষান্তিরে প্রশংসনীয় নহে। অতএব আমার নিক্ষ বোধ হইতেছে, ক্ষীপুল ধনঞ্জ উক্ত দোব সমত পর্যালোচনা করিয়া বলপূর্বক স্বভ্রাকে হরণ করিয়াছেন। এই সম্বন্ধ আমাদের ক্লোচিত হইয়াছে, এবং কুলশীল বিছা ও বৃদ্ধিসম্পদ্ধ পার্থ বলপূর্বক হরণ করিয়াছেন, বলিয়া স্বভ্রাও মশছিনী হইবেন, সন্দেহ নাই।"

এখানে कृष्ण क्रजियात हाति थाकात विवाद्यत कथा विनिष्ठाहिन :---

- ১। অর্থ (বা শুৰ ) দিয়া যে বিবাহ করা যায় ( আসুর )।
- ২। স্বয়ংবর।
- ৩। পিতা মাতা কর্ত্তক প্রদন্তা কন্মার সহিত বিবাহ ( প্রাহ্গাপত্য )।
- ৪। বলপুর্বক হরণ (রাক্ষস)।

ইহার মধ্যে প্রথমটিতে কম্মাকুলের অকীর্ত্তি ও অযশ, ইহা সর্ববাদিসমত। দিতীয়ের ফল অনিশ্চিত। তৃতীয়ে, বরের অগৌরব। কাজেই চতুর্থ ই এখানে একমাত্র বিহিত বিবাহ। ইহা কুফোজিতেই প্রকাশ আছে।

ভরসা করি, এমন নির্কোধ কেহই নাই যে, সিদ্ধাস্থ করেন যে, আমি রাক্ষ্য বিবাহের পক্ষ সমর্থন করিতেছি। রাক্ষ্য বিবাহ অতি নিন্দনীয়, সে কথা বলিয়া স্থান নষ্ট

<sup>\*</sup> মহাভারতের অমুশাসন-পর্জে বে বিবাহতত্ব আছে, তাহার আমরা কোন উরেণ করিনাম না, কেন না, উহা প্রাক্তিব। নেথানে রাক্ষ্য বিবাহত তীথ কর্ত্বন নিদিত ও নিবিদ্ধ হইরাছে। কিন্তু তীথ বল্প করিয়া করিব। বিবেচনা দ্বির করিরা, কাশিরাক্তের তিনটি কন্তা হরণ করিয়া আনিয়াহিলেন। হুতরাং তীথের রাক্ষ্য বিবাহকে নিশিত ও নিবিদ্ধ বলা সভব নহে। তীথের চরিত্র এই বে, বাহা নিবিদ্ধ ও নিশিত, তাহা তিনি প্রাণাজেও করিতেন না। বে কবি তাঁহার চরিত্র হার করিবাছেন, সে কবি কথনই তাঁহার ঘুখ দিলা এ কথা বাহির করেন নাই।

कता निष्प्रद्राजन । जत्त त्म कारम त्व कवित्रमिश्चत्र मत्त्व हेश अनातिक हिम, कृत्व जाहांत नाजी नटहम । आंगानिरानत बर्धा अरमरकत विधान रय, "तिकर्मत्हे" आन्न मस्य, এবং কৃষ্ণ বদি আদর্শ মহাত্র, তবে মালাবারি ধরণের রিফর্মর্ হওয়াই ভাঁহার উচিত ছিল, क्षर क्षेष्ट कुळावात ळाळात्र ना निया नमन कता छैठिछ हिन। किन्न जामता मानावाति हरिहेक আদর্শ মনুজ্যের শুণের মধ্যে গণি না, সুভরাং এ কথার কোন উত্তর দেওয়া আবশ্যক বিবেচনা कति ना ।

আমরা বলিয়াছি যে, বলপুর্বক হরণ করিয়া যে বিবাহ, তাহা তিন কারণে নিশ্নীয়; (১) ক্সার প্রতি অভ্যাচার, (২) ডাহার পিতৃকুলের প্রতি অভ্যাচার, (৩) সমাজের প্রতি অত্যাচার। ক্যার প্রতি যে কোন অত্যাচার হয় নাই, বরং ভাহার পরম মঙ্গলই সাধিত হইয়াছিল, তাহা দেখাইয়াছি। একণে তাঁহার পিতৃকুলের প্রতি কোন অত্যাচার হইয়াছে কি না, দেখা যাউক। কিন্তু আর স্থান নাই, সংক্ষেপে › কথা শেষ করিতে হইবে। যাহা বলিয়াছি, ভাহাতে সকল কথাই শেষ হইয়া আদিয়াছে।

কম্মাহরণে তৎপিতৃকুলের উপর ছই কারণে অত্যাচার ঘটে। (১) জাঁহাদিণের কন্সা অপাত্রে বা অনভিপ্রেত পাত্রের হস্তগত হয়। কিন্তু এখানে তাহা ঘটে নাই। অর্জ্ন অপাত্রও নহে, অনভিপ্রেত পাত্রও নহে। (২) তাঁহাদিগের নিজের অপমান। কিন্তু পূর্বেব যাহা উদ্ধৃত করিয়াছি, তাহার দারা প্রমাণীকৃত হইয়াছে যে, ইহাতে যাদবেরা অপমানিত হইয়াছেন বিবেচনা করিবার কোন কারণ ছিল না। এ কথা যাদবশ্রেষ্ঠ কৃষ্ণই প্রতিপন্ন করিয়াছেন, এবং জাঁহার সে কথা ফায়সঙ্গত বিবেচনা করিয়া অপর যাদবেরা অর্জুনকে ফিরাইয়া আনিয়া সমারোহপূর্বক তাঁহার বিবাহকার্য্য সম্পন্ন করিয়াছিলেন। স্তরাং তাঁহাদের প্রতি অভ্যাচার হইয়াছিল, ইহা বলিবার আমাদের আর আবশ্রকতা নাই।

(৩) সমাজের প্রতি অত্যাচার। যে বলকে সমাজ অবৈধ বল বিবেচনা করে, সমাজমধ্যে কাহারও প্রতি সেই বল প্রাযুক্ত হইলেই সমাজের প্রতি অত্যাচার হইল। কিন্তু যথন তাংকালিক আর্য্যসমাজ ক্ষত্রিয়কৃত এই বলপ্রয়োগকে প্রশস্ত ও বিহিত বলিত, ্তখন সমাজের আর বলিবার অধিকার নাই যে, আমার প্রতি অত্যাচার হইল। যাহা সমাজসম্মত, তদ্বারা সমাজের উপর কোন অত্যাচার হয় নাই।

আমরা এই তত্ত্ব এত সবিস্তারে লিখিলাম, তাহার কারণ আছে। স্বভ্রাহরণের জন্ত কৃষ্ণৰেবীরা কৃষ্ণকে কখনও গালি দেন নাই। তজ্জ্ম কৃষ্ণপক্ষসমর্থনের কোন ক্ষামরা বীকার করি বে, এ বান্যাটা নিভান্ত টাল্বয়স ক্ষণরি বন্ধান করিয়া কিছু আমরা যে এরপ একটা ভাংপর্য স্থানিত করিতে বাব্য হইলাম, ভাষার কারণ আয়েছা আন্তর্নাইটা অবিকাশে ভূতীয় স্তরান্তর্গত হইতে পারে, কিছু সূল ঘটনার কোন স্কুচনা যে আদিন নহাভারতে নাই, এ কথা আমরা বলিতে প্রস্তুত্ত নহি। পর্বসংগ্রহাব্যায়ে এবং অনুক্রমণিকাথ্যায়ে ইহার প্রসঙ্গ আছে। এই বাওবদাহ হইতে সভাপর্বের উৎপত্তি। এই বনমধ্যে ময়দানব বাস করিত। সেও পুড়িয়া মরিবার উপক্রম হইয়াছিল। সে অর্জুনের কাছে প্রাণ ভিক্লা চাহিয়াছিল; অর্জুনও সরণাগতকে রক্ষা করিয়াছিলেন। এই উপকারের প্রত্যুপকার জন্ম ময়দানব পাওবদিগের অত্যুৎকৃষ্ট সভা নির্মাণ করিয়া দিয়াছিল। সেই সভা লইয়াই সভাপর্বের কথা।

এখন সভাপর্ক অষ্টাদশ পর্কের এক পর্ক। মহাভারতের যুদ্ধের বীজ এইখানে।
ইহা একেবারে বাদ দেওয়া যায় না। যদি তা না যায়, তবে ইহার মধ্যে কভটুকু
ঐতিহাসিক তন্ত নিহিত থাকিতে পারে, তাহা বিচার করিয়া দেখা উচিত। সভা এবং
তত্তপলক্ষে রাজস্য় যজ্ঞকে মৌলিক এবং ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করার প্রতি কোনই
আপত্তি দেখা যায় না। যদি সভা ঐতিহাসিক হইল, তবে তাহার নির্মাতা এক জন
অবশ্য থাকিবে। মনে কর, সেই কারিগর বা এঞ্জনিয়রের নাম ময়। হয়ত সে
অনার্য্যংশীয়—এজন্ম তাহাকে ময়দানব বলিত। এমন হইতে পারে যে, সে বিপন্ন হইয়া
অর্জ্জনের সাহায্যে জীবন লাভ করিয়াছিল, এবং কৃতজ্ঞতাবশতঃ এই এঞ্জিনিয়রী কাজটুকু
করিয়া দিয়াছিল। যদি ইহা প্রকৃত হয়, তবে সে যে কিরূপে বিপন্ন হইয়া অর্জ্জনকৃত
উপকার প্রাপ্ত ইইয়াছিল, সে কথা কেবল খাণ্ডবদাহেই পাওয়া যায়। অবশ্য খীকার
করিতে হইবে যে, এ সকলই কেবল অন্ধকারে চিল মারা। তবে অনেক প্রাচীন ঐতিহাসিক
তথ্য এইরপ অন্ধকারেও চিল।

হয়ত, ময়দানবের কথাটা সম্দায়ই কবির সৃষ্টি। তা যাই হৌক, এই উপলক্ষে কবি যে ভাবে কৃষ্ণাৰ্চ্ছনের চরিত্র সংস্থাপিত করিয়াছেন, তাহা বড় মনোহর। তাহা না লিখিয়া থাকা যায় না। ময়দানব প্রাণ পাইয়া অর্জুনকে বলিলেন, "আপনি আমাকে পরিত্রাণ করিয়াছেন, অতএব আজ্ঞা করুন, আপনার কি প্রত্যুপকার করিব ?" অর্জুন কিছুই প্রত্যুপকার চাহিলেন না, কেবল প্রীতি ভিক্ষা করিলেন। কিন্তু ময়দানব ছাড়েনা; কিছু কাজ না করিয়া যাইবে না। তথন অর্জুন তাহাকে বলিলেন,—

িং কজন। ভূমি শানাৰভূত হইতে কৰা শাইনাৰ বলিবা স্বামাৰ প্ৰভূতনাৰ কৰিছে ইক্ষা কৰিছেন, এই নিমিত জোনাৰ মান কোন কৰ্ম সভাহ কৰিয়া নইতে ইক্ষা হয় না।"

ইহাই নিকাম বর্ম। বিটাম ইউরোপে ইহা নাই। বাইবেলে বে বর্ম অনুজ্ঞাত হইমাছে, স্বর্গ বা ইবর-আঁতি ভাহার কাম্য। আমরা এ সকল পরিভাগে করিয়া পাশ্চাভ্য গ্রন্থ হইতে যে বর্ম ও নীতি শিক্ষা করিতে যাই, আমাদের বিবেচনায় সেটা আমাদের হর্তিতায়। অর্জুনবাক্যের অপরার্ছে এই নিকাম ধর্ম আরও স্পাই হইতেছে। ময় যদি কিছু কাল করিতে পারিলে মনে সুধী হয়, ভবে সে সুধ হইতে অর্জুন ভাহাকে বঞ্চিত করিতে অনিজুক। অভএব তিনি বলিতে লাগিলেন,—

"তোমার অভিনাব যে বার্থ হয়, ইহাও আমার অভিপ্রেত নহে। অতএব তুমি কুকের কোন কর্ম কর, তাহা হইলেই আমার প্রত্যুগকার করা হুইবে।"

, অর্থাৎ, তোমার স্বারা যদি কাজ লইতেই হয়, তবে সেও পরের কাজ। আপনার কাজ লওয়া হইবে না।

তখন ময় কৃষ্ণকে অনুরোধ করিলেন—কিছু কাজ করিতে আদেশ কর। ময় "দানবকুলের বিশ্বকর্মা"—বা চীফ্ এঞ্জিনিয়র। কৃষ্ণও তাঁহাকে আপনার কাজ করিতে আদেশ করিলেন না। বলিলেন, "যুধিষ্ঠিরের একটি সভা নির্মাণ কর। এমন সভা গড়িবে, মনুয়ো যেন তাহার অনুকরণ করিতে না পারে।"

ইহা কৃষ্ণের নিজের কাজ নহে—অথচ নিজের কাজ বটে। আমরা পূর্ব্বে বিলয়ছি, কৃষ্ণ স্বজীবনে তুইটি কার্যা উদ্দিষ্ট করিয়াছিলেন—ধর্মপ্রচার এবং ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপন। ধর্মপ্রচারের কথা এখনও বড় উঠে নাই। এই সভা নির্মাণ ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপনের প্রথম স্ত্রে। এইখানেই তাঁহার এই অভিসদ্ধির প্রথম পরিচয় পাওয়া যায়। মুধিন্তিরের সভা নির্মাণ হইতে যে সকল ঘটনাবলী হইল, শেষে তাহা ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপনে পরিণত হইল। ধর্মরাজ্ঞাসংস্থাপন, জগতের কাজ; কিন্তু যখন তাহা কৃষ্ণের উদ্দেশ্য, তথন এ সভাসংস্থাপন তাঁহার নিজের কাজ।

গত অধ্যায়ে সমাজসংস্করণের কথাটা উঠিয়াছিল। আমরা বলিয়াছি যে, তিনি সমাজসংস্থাপক বা Social Reformer হইবার প্রয়াস পান নাই। দেশের নৈতিক এবং রাজনৈতিক পুনজ্জীবন (Moral and Political Regeneration), ধর্মপ্রচার এবং ধর্মরাজ্ঞা-সংস্থাপন, ইহাই তাঁহার উদ্দেশ্য। ইহা ঘটিলে সমাজসংস্কার আপনি ঘটিয়া উঠে— ইহা না ঘটিলে সমাজসংস্কার কোন মতেই ঘটিবে না। আদর্শ মন্ত্র তাহা জানিতেন,— কানিকেন, সাহের পাই না করিব। কেকা একটা তালে কল নেটাকে কল বনে না। আননা কানে কানি না—আননা কাই সমাজনাক্ষরত একটা পৃথক জিনিব বনিয়া বাজা কানিয়া কানে আনানিয়া কানিয়া কান

### পঞ্চম পরিচ্ছেদ

### কৃষ্ণের মানবিক্তা

কৃষ্ণচরিত্রের এই সমালোচনায় আমি কৃষ্ণের কেবল মানুষী প্রকৃতিরই সমালোচনা করিতেছি। তিনি ঈশ্বর কি না, তাহা আমি কিছু বলিতেছি না। সে কথার সঙ্গে পাঠকের কোন সম্বন্ধ নাই। কেন না, আমার যদি সেই মত হয়, তবু আমি পাঠককে সে মত গ্রহণ করিতে বলিতেছি না। গ্রহণ করা না করা, পাঠকের নিজের বৃদ্ধি ও চিন্তের উপর নির্ভন্ন করে, অন্থরোধ চলে না। স্বর্গ জেলখানা নহে—তাহার যে একটি বৈ ফটক নাই, এ কথা আমি মনে করি না। ধর্ম এক বস্তু বটে, কিন্তু তাহার নিকটে পৌছিবার অনেক পথ আছে—কৃষ্ণভক্ত এবং খুষ্টিয়ান উভয়েই সেখানে পৌছিতে পারে। তত্ত্বব ক্ষেহ কৃষ্ণধর্ম গ্রহণ না করিলে, আমি তাঁহাকে পতিত মনে করিব না, এবং ভরসা করি যে কৃষ্ণঘেষী বা প্রাচীন বৈক্ষবের দল আমাকে নির্ম্নগামী বলিয়া ভাবিবেন না।

আমাদের এখন বলিবার কথা এই, আমরা তাঁহার মানুষী প্রকৃতির মাত্র সমালোচন করিতেছি। আমরা তাঁহাকে আদর্শ মনুশ্র বলিয়াছি। ইহাতে তাঁহার মনুশ্রাতীত কোন

 <sup>&</sup>quot;ধর্মের জাসংখ্য ধার। যে কোন প্রকারে হউক ধর্মের জনুষ্ঠান করিলে উহা কদাপি নিফল হর না।"—মহাভারত,
 শান্তিগর্ক, ১৭৪ জ।

আইকি বাজ্যিক আমান বিভাগ জীবে আজিনিয় ইইল। বলিয়াই এবন হইছে পারে যে ইমন ক্ষেত্র কালে বিভাগ জান ক্ষিত্র কর্ম লোকাল্যে অন্তর্গন করেন। মনি আই মন্ত্রে কিনি ক্ষেত্র আজিকৈ পাজিকে, তার্মকৈ ক্ষেত্র ক্ষেত্র কাল্যিক কার্ম মনিবন। জিনি কাল্যান কোনাইক পাজিক হানা কোন কোনিক বাজানিক কার্ম নির্বাহ করিবন না। কোনাইকি কাল্যান কোনাই আলাকিক কার্ম নির্বাহ করিবন না। কোনাই আলাক করিয়া কর্মার করিয়া করিবন, তিনি আরু মন্ত্রের আদর্শ হইতে পারিকেন না। বে শক্তি নাই, তাহার অন্তর্গন মন্ত্রের করিবে কি প্রকারে।

অতএব, প্রীকৃষ্ণ ঈশবের অবতার হইলেও তাঁহার কোন অলৌকিক শক্তির বিকাশ বা অমান্থবী কার্যাসিদ্ধি সম্ভবে না। মহাভারতের যে সকল অংশে কৃষ্ণের অলৌকিক শক্তির আরোপ আছে, তাহা অমূলক এবং প্রক্রিপ্ত কি না, সে কথার বিচার আমরা যথাস্থানে করিব। এক্ষণে আমাদিগের বক্তব্য এই যে, কৃষ্ণ কোথাও আপনাকে ঈশ্বর বলিয়া পরিচর দেন না। শ কোথাও এমন প্রকাশ করেন নাই যে, তাঁহার কোন প্রকার অমান্থ্যিক শক্তি আছে। কেহ তাঁহাতে ঈশ্বরত্ব আরোপ করিলে, তখন তিনি সে কথার অন্থমোদন করেন নাই, বা এমন কোন আচরণ করেন নাই, যাহাতে তাহাদের সেই বিশাস দৃঢ়ীকৃত হইতে পারে। বরং এক স্থানে তিনি স্পাইই বলিয়াছেন, "আমি যথাসাধ্য পুক্ষকার প্রকাশ করিতে পারি, কিন্ত দৈবের অনুষ্ঠানে আমার কিছুমাত্র ক্ষমতা নাই। ত্ব

তিনি যত্নপূর্বক মনুয়োচিত আচার ব্যবহারের অনুষ্ঠান করেন। যাহার মনে থাকে যে, আমি একটা দেবতা বলিয়া পরিচিত হইব, সে একটু মনুয়োচিত আচারের উপর চড়ে,

Sermon by Dr. Brookly, delivered at Trinity Church, Boston, March 29th, 1885.

क्षेत्रक मद्दब चामि हिंक बहे क्या विता

रेनवर छू न महा नकार कर्ज कर्खु र क्थकत ।

**केरगानगर्य, १४ व्यवात्र ।** 

<sup>&</sup>quot;We forget that Christ incarnate was such as we are, and some of ns are putting him where he can be no example to ns at all. Let no fear of losing the dear great truth of the divinity of Jesus make you lose the dear great truth of the humanity of Jesus. He took upon himself our nature; as a man of the like passions, he fought that terrible fight in the wildernsss; year by year, as an innocent man, was he persecuted by narrow-hearted Jews; and his was a humanity whose virtue was pressed by all the needs of the multitude and yet kept its richness of nature; a humanity which, though given up to death on the cross, expressed all that is within the capacity of our own humanity; and if we really follow him we shall be hely even as he is holy."

<sup>†</sup> যে ছই এক স্থানে এক্লপ কথা আছে, সে দৰুল আগে যে প্রক্ষিত্ত, ভাহাও বর্ণায়ানে আমরা প্রমাণীকৃত করিব।

<sup>‡</sup> चरः हि ७९ कतिशामि नतः भूक्तकात्रणः।

স্থান নে ভাব কোনাও শালিত হয় না। এই সকল কৰার উপায়কাবজন ভিনি বাজনান্ত্রের পুত্র বুশিটিরালির নিকট বিদার এহণ করিয়া, নখন খারকা বাজা করেব, তথন ভিনি স্বয়ান আচৰণ করিয়াভিলেন, তাহার বর্ণনা উজ্ভ করিতেতি। উহা অভ্যস্ত মানুধিক।

বিশেশারন কহিলেন, ভগবান্ বাহুদেব শরম প্রীত পাণ্ডবর্গ কর্ম অভিশুন্তিত কইবা কর্মিন বাঙ্কপ্রহের বাস করিলেন। পরিশেবে পিতৃদর্শনে সাভিশর উৎক্ষ করিয়া শতন্ত্র করিছে নিতার আভিলাবী হইলেন। তিনি প্রথমতং ধর্মগ্রাক মৃথিটিরকে আমন্ত্রণ করিয়া গণ্ডাং বীর পিতৃত্বা কৃত্রী দেবীর চন্ত্রণক্ষন করিলেন। তথন বাহুদেব, সাক্ষাংকরণমানসে বীয় ভর্মিনী স্ক্রনার স্থাই প্রকৃষিণ উপন্তিত কইনা অর্থপ্রত ধর্মার্থ হিতৃত্ব অল্লাকর ও অথগুলীর বাব্যে তাঁহাকে নামাপ্রকার ব্যাইদেন। ভর্জানিদী ভরাও তাঁহাকে জননী প্রভৃতি বজনসমীপে বিজ্ঞাপনীর বাব্য সমূদর কহিয়া বিয়া বারংবার প্রভা ও অভিবাদন করিলেন। রফিবংশাবভংস ক্লক তাঁহার নিকট বিলায় লইয়া প্রোপাদী ও ধৌম্যের সহিত সাক্ষাং করিলেন। ধৌয়াকে বথাবিধি বন্ধন ও প্রোপাদীকে সভাবণ ও আমন্ত্রণ করিয়া আন্ত্রন্সমভিব্যাহারে তথা হইতে ক্রমিরারি প্রাত্তিত্ররের নিকট উপন্তিত হইয়ান। তথায় ভগবান্ বাহুদেব পঞ্চপাণ্ডবকর্ত্ব বেটিত হইয়া আমন্ত্রণ-পরিবৃত্ত মহেল্রের স্লায় শোভা পাইতে লাসিলেন।

তৎপরে कृष्ण योबाकालां চিত कार्य। कतियात मानरम चानारक व्यवकात मित्रेशन करिया माना क्रम, नमकार्य । नानाविथ शक्तजवा बादा एमव । विकाशताद श्रृका समाधा कवित्सन। जिनि करम करम তৎকালোচিত সমস্ত কার্যা সমাধা করিয়া স্বপুর সমনোভোগে বহিংককায় বিনির্গত ইইলেন। স্বতিবাচক ব্ৰাহ্মণগণ দ্বিপাত্ৰ স্থলপুষ্প ও অক্ষত প্ৰভৃতি মান্ধল্য বন্ধ হতে ক্রিয়া তথায় উপস্থিত ছিলেন। বাস্থদেব জাঁহাদিগকে ধনদানপূর্বক প্রদক্ষিণ করিলেন। পরে অত্যুৎকৃষ্ট তিথিনক্ষত্রযুক্ত মৃহুর্ত্তে গদা চক্র অসি শার্ক প্রভৃতি অন্ত্রপরিবৃত গ্রুড়কেতন বায়্বেগগামী কাঞ্চনময় রথে আরোহণ করিয়া স্বপুরে গমন করিতেছেন, এমন সময়ে মহারাজ যুধিষ্টির স্নেহপরতম্ব হইয়া সেই রথে আরোহণপূর্বক দারুক সার্থিকে তৎশ্বান হইতে স্থানাস্তরে উপবেশন করাইয়া স্বয়ং সার্থি হইয়া বল্গা গ্রহণ করিলেন। মহাবাহ অর্জ্নও তাহাতে আরোহণ করিয়া স্বর্ণদণ্ডবিরাজিত খেত চামর গ্রহণপূর্বক এক্তিফকে বীজন করত: প্রদক্ষিণ করিলেন। মহাবলপরাক্রান্ত ভীমদেন নকুল এবং সহদেব, ঋষিক্ ও পুরোহিতগণ সমভিব্যাহারে তাঁহার অহুগমন করিতে লাগিলেন। শত্রুবলাস্তক বাস্থদেব যুধিটিরাদি আতৃগণ কর্তৃক অহুগমামান হইয়া শিক্তগণাহুগত গুরুর ভায় শোভা পাইডে লাগিলেন। তিনি অর্জ্নকে আমন্ত্রণ ও গাঢ় আলিকন, যুধিটির ও ভীমসেনকে পূজা এবং নকুল ও সহদেবকে সম্ভাষণ করিলেন। যুধিটির ভীমসেন ও অর্জ্জুন তাঁহাকে আলিঙ্গন এবং নকুল ও সহদেব তাঁহাকে অভিবাদন করিলেন। তৎপরে ক্রমে ক্রমে অর্দ্ধ যোজন গমন করিয়া শক্রনিস্কন কৃষ্ণ যুধিষ্টিরকে আমন্ত্রণ করত: প্রতিনির্ত হউন বলিয়া তাঁহোর পাদবছ এহণ করিলেন। ধর্মরাজ যুধিষ্টির চরণপতিত পতিতপাবন কমললোচন ক্লফকে উথাপিত করিয়া তাঁহার মতকাজাণপূর্বক স্বভবনে গমন করিতে অভ্যতি করিলেন। তখন ভগৰান্ বাহ্দের পাওবগণের সহিত যথাবিধি প্রতিক্ষা করত: অতি

নি কার্যালয়ৰে ক্রিনিয়ত ক্ষিত্র ক্ষেত্র ক্রিয়ান ক্রিয়ান ক্রিয়ান ক্রিয়ান ক্রিয়ান ক্রিয়ান করে ক্রিয়ান করিলেন। ক্রিয়ান করিলেন ক্রিয়ান করিলেন। ক্রিয়ান করিলেন ক্রিয়ান করিলেন। ক্রিয়ান করিলেন ক্রিয়ান করে ক্রিয়ান

# यष्ठे शतिराष्ट्रप

#### জরাসন্ধ্বধের পরাম্র্

এ দিকে সভানির্মাণ হইল। যুধিষ্ঠিরের রাজস্য় যজ্ঞ করিবার প্রস্তাব হইল। সকলেই সে বিষয়ে মত করিল, কিন্তু যুধিষ্ঠির কৃষ্ণের মত বাতীত তাহাতে প্রবৃত্ত হইতে অনিচ্ছুক—কেন না, কৃষ্ণই নীতিজ্ঞ। অতএব তিনি কৃষ্ণকে আনিতে পাঠাইলেন। কৃষ্ণাও সংবাদপ্রাপ্তিমাত্র খাণ্ডবপ্রস্থে উপস্থিত হইলেন।

রাজস্যের অন্ত্রান সম্বন্ধে যুধিষ্টির কৃষ্ণকে বলিভেছেন :---

"আমি রাজস্য যজ্ঞ করিতে অভিলাষ করিয়াছি। ঐ যক্ষ কেরল ইচ্ছা করিলেই সম্পন্ন হয় এমত নহে। যে রূপে উহা সম্পন্ন হয়, তাহা তোমার হুবিদিত আছে। দেখ, যে ব্যক্তিতে সকলই সম্ভব, যে ব্যক্তি সর্ব্বত্র পূজ্য, এবং যিনি সমুদায় পৃথিবীর ঈশ্বর, সেই ব্যক্তিই রাজস্মান্থঠানের উপযুক্ত পাত্র।"

কৃষ্ণকে যুধিষ্ঠিরের এই কথাই জিজ্ঞান্ত। তাঁহার জিজ্ঞান্ত এই যে—"আমি কি সেইরূপ ব্যক্তি? আমাতে কি সকলই সম্ভব? আমি কি সর্বত্র পূজ্য, এবং সমুদ্র পৃথিবীর ঈশ্বর?" যুধিষ্ঠির আতৃগণের ভূজবলে এক জন বড় রাজা হইয়া উঠিয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি এমন একটা লোক হইয়াছেন কি যে রাজস্মের অমুষ্ঠান করেন? আমি কত বড় লোক, তাহার ঠিক মাপ কেহই আগনা আপনি পায় না। দাক্তিক ও চ্রাত্মগণ খুব

"আমার অন্তান্ত স্বস্থান আমাকে ঐ যক্ত করিতে পরামর্শ দিয়াছেন, কিছু আমি তোমার পরামর্শ না লইয়া উহার অহুষ্ঠান করিতে নিশ্চয় করি নাই। হে কৃষ্ণ! কোন কোন ব্যক্তি বন্ধুতার নিমিত্ত দোবোদেশাবণ করেন না। কেছ কেছ স্থার্থপর হইয়া প্রিয়বাক্য কহেন। কেছ বা ঘাহাতে আপনার হিত হয়, তাহাই প্রিয় বলিয়া বোধ করেন। হে মহাত্মন্! এই পৃথিবী মুধ্যে উক্ত প্রকার লোকই অধিক, স্বতরাং তাহাদের পরামর্শ লইয়া কোন করি। করা যায় না। তুমি উক্ত দোবরহিত ও কাম-ক্রোধ-বিবজ্ঞিত; স্বত্রব আমাকে যথার্থ পরামর্শ প্রধান কর।"

পাঠক দেখুন, কৃষ্ণের আত্মীয়গণ যাঁহারা প্রত্যন্ত তাঁহার কার্য্যকলাপ দেখিতেন, তাঁহারা কৃষ্ণকে কি ভাবিতেন। প আর এখন আমরা তাঁহাকে কি ভাবি। ভাঁহারা

<sup>\*</sup> পাওব পাঁচ জনের চরিত্র বুজিমান্ সমালোচকে সমালোচনা করিলে দেখিতে পাইবেন বে, বুৰিন্তিরর এখান অধ, উচ্ছার সাবধানতা। ভীম তু:সাহসী, "গোঁয়ার", অর্জুন আপেনার বাহবলের গোঁরব জানিয়া নির্ভন্ন ও নিশ্চিস্ত, যুবিন্তির সাবধান। এ জগতে সাবধানতাই অনেক স্থানে ধর্ম বলিয়া পরিচিত হয়। কলাটা এখানে জন্মাসন্সিক হইলেও, বড় ওলতর কথা বলিয়াই এখানে ইহার উখাপন করিলাম। এই সাবধানতার সক্ষে বুধিন্তিরের মুতাতুরাগ কডটুকু সঙ্গত, তাহা দেখাইবার এ স্থান নহে।

<sup>†</sup> খুৰিজিরের মুখ হইতে বাজবিক এই কথাওলি বাহির হইরাছিল, আর তাহাই কেং লিবিয়া রাধিরাতে, এমত নহে। মৌলিক মহাভারতে ভাঁহার কিন্তুপ চরিত্র প্রচারিত হইরাছিল, ইহাই আমাবের আলোচা।

কালিকে ক্ষম বাৰ্ক আৰু বিশ্বিক স্থানিক স্থানিক। সভানানি স্থানিকে বাৰ্ক্তি বৰ্ণনোকাৰে সৰ্বজ্ঞ প্ৰ স্থানিক, স্থান্ধ জানি কিনি সম্পাদ ঘনীমাৰ্কভাৱ, কৃত্তী, বিশ্বান্ধী, মিশ্বনীকৃত, এবং স্থান বেংকৃত্ত বিনি গ্ৰেইছ চমনাৰ্থ বলিয়া আচীন একে স্থিতিক উচ্চাকে যে হাতি এ সংগ্ৰহনত ক্ষিয়াতে, সে ক্ষতিম সংখ্য যে ধৰ্মলোপ হটকে, বিভিন্ন কি !

বৃষ্টির যাহ। ভাবিয়াছিলেন, ঠিক তাহাই ঘটল; যে অপ্রিয় সত্যবাকা আর কেইই যুগিটিরকে বলে নাই, কৃষ্ণ তাহা বলিলেন। মিষ্ট কথার আবরণ দিয়া বৃধিটিরকে ভিনি বলিলেন, "তুমি রাজসুয়ের অধিকারী নও, কেন না সমাট ভিন্ন রাজসুয়ের অধিকার হয় না, তুমি সমাট নও। মগধাবিপতি জরাসন্ধ এখন সমাট। তাহাকে জয় না করিলে তুমি রাজসুয়ের অধিকারী ইইতে পার না ও সম্পন্ন করিতে পারিবে না।"

বাঁহারা কৃষ্ণকে স্বার্থপর ও কৃচকৌ ভাবেন, তাঁহারা এই কথা শুনিয়া বলিলেন, "এ কৃষ্ণের মতই কথাটা হইল রটে। জ্বরাসন্ধ কৃষ্ণের পূর্বশক্ত, কৃষ্ণ নিজে তাঁহাকে আটিয়া উঠিতে পারেন নাই; এখন স্থ্যোগ পাইয়া বলবান পাশুবদিগের ছারা তাহার বধ-সাধন করিয়া আপনার ইউসিদ্ধির চেষ্টায় এই প্রামর্শটা দিলেন।"

কিন্ত আরও একট্ কথা বাকি আছে। জরাসদ্ধ সম্রাট্, কিন্ত তৈম্বলঙ্গ বা প্রথম নেপোলিয়ানের স্থায় অত্যাচারকারা সম্রাট্। পৃথিবী তাহার অত্যাচারে প্রপীড়িত। জরাসদ্ধ রাজস্য়যজ্ঞার্থ প্রতিজ্ঞা করিয়া, "বাহুবলে সমস্ত ভূপতিগণকে পরাজয় করিয়া সিংহ যেমন পর্বতকদ্দর-মধ্যে করিগণকে বদ্ধ রাখে, সেইরূপ তাঁহাদিগকে গিরিজ্গে বদ্ধ রাখিয়াছে।" রাজগণকে কারাবদ্ধ করিয়া রাখার আর এক ভয়ানক তাৎপর্য্য ছিল। জরাসদ্ধের অভিপ্রায়, সেই সমানীত রাজগণকে যজ্ঞকালে সে মহাদেবের নিকট বজি দিবে। পূর্ব্বে যে যজ্ঞকালে কেহ কখনও নরবলি দিত, তাহা ইতিহাসজ্ঞ পাঠককে বলিতে হইবে না। ক্ষ কৃষ্ণ মুধিষ্ঠিরকে বলিতেছেন,

"হে ভরতকুলপ্রদীপ ় বলিপ্রদানার্থ সমানীত ভূপভিগণ প্রোক্ষিত ও প্রয়ুষ্ট হইয়া প্রুদিগের স্থায় প্রুপতির গৃহে বাস করত অতি কটে জীবন ধারণ করিতেছেন। ছ্রাত্মা জ্রাস্ক তাঁহাদিগকে অচিরাৎ

<sup>\*</sup> কেত্ কলাচিং বিত---সামাজিক প্ৰথা ছিল না। কৃষ্ণ এক স্থানে বলিতেছেন, "আমন্ত্ৰা কথন নৱবলি দেখি নাই।"

হৈন্দ্ৰ কৰিবে, এই নিৰ্বিত্ত আমি ভাহাব সহিত বৃত্তে প্ৰবৃত্ত ইইতে উপনেশ নিতেছি। এ বৃহাজা বক্ষীতি এন স্থাতিবে আমনন করিবাছে, কেবল চতুৰ্ভল জনেব অপ্ৰতৃত আহে; চতুৰ্জণ জন আনীত হইলেই এ নুপাৰ্থন উহাবেৰ সকলকে একজালে পজাৰ করিবে। হে ধর্মাত্মন্ । একবে বে ব্যক্তি চ্বাত্মা জনাসকেব এ ক্ষুৰ কর্পে বিদ্ধ উৎপানন করিতে পারিবেন, তাঁহার বপোৱাশি ভ্যততে দেবীপার্মান হইবে, এবং বিনি উহাবে অব করিতে পারিবেন, তিনি নিশ্য সামাল্য লাভ করিবেন।

অতএব জরাসদ্ধবধের জন্ম যুধিনিরকৈ কৃষ্ণ যে পরামর্শ দিলেন, তাহার উদ্দেশ্য, কৃষ্ণের নিজের হিত নহে;—যুধিনিরেও যদিও তাহাতে ইইসিদ্ধি আছে, তথাপি তাহাও প্রধানতঃ ঐ পরামর্শের উদ্দেশ্য নহে; উহার উদ্দেশ্য কারাক্ষম রাজমগুলীর হিজ— জরাসদ্ধের অত্যাচারপ্রণীড়িত ভারতবর্ধের হিত—সাধারণ লোকের হিত। কৃষ্ণ নিজে তথন রৈবতকের তুর্গের আশ্রয়ে, জরাসদ্ধের বাহুর অতীত এবং অজ্যে; জরাসদ্ধের বধে তাহার নিজের ইইানিই কিছুই ছিল নাই। আর থাকিলেও, যাহাতে লোকহিত সাধিত হয়, সেই পরামর্শ দিতে তিনি ধর্মতঃ বাধ্য—সে পরামর্শে নিজের কোন স্বার্থসিদ্ধি থাকিলেও সেই পরামর্শ দিতে বাধ্য। এই কার্য্যে লোকের হিত সাধিত হইবে বটে, কিন্তু ইহাতে আমারও কিছু স্বার্থসিদ্ধি আছে,—এমন পরামর্শ দিলে লোকে আমাকে স্বার্থপর মনে করিবে—অভএব আমি এমন পরামর্শ দিব না;—বিনি এইরূপ ভাবেন, তিনিই যথার্থ স্বার্থপর এবং অধার্মিক, কেন না তিনি আপনার মর্য্যাদাই ভাবিলেন, লোকের হিত ভাবিলেন না। যিনি সে কলঙ্ক সাদরে মন্তকে বহন করিয়া লোকের হিতসাধন করেন, তিনিই আদর্শ ধার্মিক। প্রীকৃষ্ণ সর্ববৈই আদর্শ ধার্মিক।

যুষিষ্ঠির সাবধান ব্যক্তি, সহজে জরাসদ্ধের সঙ্গে বিবাদে রাজি হইলেন না। কিন্তু ভীমের দৃশু ভেজ্জী ও আর্জুনের তেলোগর্ভ বাক্যে, ও কুফের পরামর্শে তাহাতে শেষে সক্ষত হইলেন। ভীমার্জুন ও কৃষ্ণ এই তিন জন জরাসদ্ধ-জয়ে যাত্রা করিলেন। যাহার অগণিত সেনার ভল্পে প্রবল্গ পরাক্রান্ত বৃষ্ণিবংশ বৈরতকে আ্রায় গ্রহণ করিয়াছিলেন, তিন জন মাত্র তাহাকে জয় করিতে যাত্রা করিলেন, এ কিন্তুপ পরামর্শ ? এ পরামর্শ কৃষ্ণের, এবং এ পরামর্শ কৃষ্ণের আ্রাণ্টিরিত্রান্ন্যায়ী। জরাসদ্ধ ত্রাত্মা, এজস্থা সে দণ্ডনীয়, কিন্তু তাহার সৈনিকেরা কি অপরাধ করিয়াছে যে, তাহার সৈনিকদিগকে বধের জন্ম সৈম্ম লইয়া যাইতে হইবে ? এন্ধপ সমৈশ্য যুদ্ধে কেবল নিরপরাধীদিগের হত্যা, আর হয়ত অপরাধীরও নিষ্কৃতি; কেন না জরাসদ্ধের সৈন্যবল বেশী, পাণ্ডবদৈশ্য তাহার সমকক্ষ না হইতে পারে! কিন্তু তথ্নকার ক্ষত্রিয়গণের এই ধর্ম ছিল যে, বৈরথা যুদ্ধে আহুত হইলে

কৈছই বিমুখ ছইডেন না। শত্রুপ কুক্তের মান্তিস্থি এই যে, মন্থ্য লোকস্থ না করিলা, তাঁহারা তিন জন নাত্র জনাগজের সম্পান হইয়া তাহাকে কৈর্থা যুক্তে আহুত করিবেন তিন জনের মধ্যে এক জনের সক্ষে বৃদ্ধে সে অবখ্য স্বীকৃত হইবে। তখন বাহার পারীরিক বল, সাহস ও শিক্ষা বেশী, সেই জিতিবে। এ বিষয়ে চারি জনেই শ্রেষ্ঠ। কিন্তু যুক্তসম্বর্ধে এইরূপ সম্বন্ধ করিয়া তাঁহারা সাতক প্রাক্ষাবর্ধে গমন করিলেন। এ ছ্যাবেশ কেন, ভাহা বৃধা যায় না। এমন নহে যে গোপনে জরাসন্ধকে ধরিয়া বধ করিবার তাঁহাদের সম্বন্ধ ছিল। তাঁহারা শক্রভাবে, ছারস্থ ভেরী সকল ভগ্প করিয়া প্রাকার চৈত্য চূর্ণ করিয়া জরাসন্ধসভায় প্রবেশ করিয়াছিলেন। অতএব গোপন উদ্দেশ্য নহে। ছ্যাবেশ কৃষ্ণার্জ্নের অযোগ্য। ইহার পর আরও একটি কাগু, তাহাও শোচনীয় ও কৃষ্ণার্জ্নের অযোগ্য বিশিয়াই বোধ হয়। জরাসন্ধের সমীপবর্ত্তী হইলে ভীমার্জ্ন "নিয়মস্থ" হইলেন। নিয়মস্থ হইলে কথা কহিতে নাই। তাঁহারা কোন কথাই কহিলেন না। স্বতরাং জরাসন্ধের সকে কথা কহিবার ভার কৃষ্ণের উপর পড়িল। কৃষ্ণ বলিলেন, "ইহারা নিয়মন্ত, একণে কথা কহিবেন না; পূর্বরাত্র অতীত হইলে আপনার সহিত আলাপ করিবেন।" জরাসন্ধ কৃষ্ণের বাক্য প্রবানন্তর তাঁহাদিগকে যজ্ঞালয়ে রাখিয়া স্বীয় গৃহে গমন করিলেন, এবং অর্জরাত্র সময়ে প্ররায় তাঁহাদের সমীপে সমুপন্থিত হইলেন।

ইহাও একটা কল কৌশল। কল কৌশলটা বড় বিশুদ্ধ রক্ষমের নয়—চা চুরী বটে।
ধর্মাত্মার ইহা যোগ্য নহে। এ কল কৌশল ফিকির ফলীর উদ্দেশ্যটা কি ? যে কৃষ্ণার্জ্ঞ্নকে
এত দিন আমরা ধর্মের আদর্শের মত দেখিয়া আদিতেছি, হঠাৎ তাঁহাদের এ অবনতি
কেন ? এ চাত্রীর কোন যদি উদ্দেশ্য থাকে, তাহা হইলেও বৃঝিতে পারি যে, হাঁ,
অভীষ্টসিদ্ধির জন্ম, ইহারা এই খেলা খেলিতেছেন, কল কৌশল করিয়া শক্রনিপাত করিবেন
বলিয়াই এ উপায় অবলম্বন করিয়াছেন। কিন্তু তাহা হইলে ইহাও বলিতে বাধ্য হইব
যে, ইহারা ধর্মাত্মা নহেন, এবং কৃষ্ণচরিত্র আমরা যেরূপ বিশুদ্ধ মনে করিয়াছিলাম,
সেরূপ নহে।

যাঁহারা জরাসন্ধ-বধ-রুত্তান্ত আভোগান্ত পাঠ করেন নাই, তাঁহারা মনে করিতে পারেন, কেন, এরপ চাতুরীর উদ্দেশ্য ত পড়িয়াই রহিয়াছে। নিশীথকালে, যখন জরাসন্ধকে নিঃসহায় অবস্থায় পাইবেন, তখন, তাহাকে হঠাৎ আক্রমণ করিয়া বধ করাই এ চাতুরীর উদ্দেশ্য। তাই ইহারা যাহাতে নিশীথকালে তাহার সাক্ষাৎলাভ হয়, এমন একটা কৌশল

क्षण्यस्य ऋजित्रः हिल स्थापः

করিলেন। বাস্তবিক, এরপ কোন উন্দেশ্ত ভাঁছাদের ছিল না, এবং এরপ কোন কার্য ভাঁছারা करतन नाहै। निषीपकारण छाँशांता सदामरसद मामार माठ कतिहाहिरमन वर्ट, किस जर्मन জরাসন্ধকে আক্রমণ করেন নাই---আক্রমণ করিবার কোন চেষ্টাও করেন নাই। নিশীথকালে যুদ্ধ করেন নাই-দিনমানে যুদ্ধ হইয়াছিল। গোপনে যুদ্ধ করেন নাই-প্রকাশ্তে সমস্ত পৌরবর্গ ও মগধবাসীদিগের সমক্ষে যুদ্ধ হইরাছিল। এমন এক দিন যুদ্ধ হয় নাই, চৌন্দ मिन अपन युद्ध इटेग्राहिल। जिन करन युद्ध करतन नांडे, अक करन कतिग्राहिस्तन। इठी९ আক্রমৰ করেন নাই-জরাসন্ধকে তজ্জ্জ প্রস্তুত হইতে বিশেষ অবকাশ দিয়াছিলেন-এমন কি. পাছে যুদ্ধে আমি মারা পড়ি, এই ভাবিয়া যুদ্ধের পুর্বেব জরাসন্ধ আপনার পুত্রকে রাজ্যে অভিযেক করিলেন, তত দূর পর্যান্ত অবকাশ দিয়াছিলেন। নিরত্ত হইয়া জরাসজের সঙ্গে সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। পুকাচুরি কিছুই করেন নাই, জরাসদ্ধ জিজ্ঞাসা করিবামাত্র কৃষ্ণ আপনাদিগের যথার্থ পরিচয় দিয়াছিলেন। যুদ্ধকালে জরাসদ্ধের পুরোহিত যুদ্ধলাত অব্দের বেদনা উপশ্মের উপযোগী ঔষধ সকল লইয়া নিকটে রহিলেন, ক্রফের পক্ষে সেরূপ কোন সাহায্য ছিল না, তথাপি "অভায় যুদ্ধ" বলিয়া তাঁহারা কোন আপত্তি করেন নাই। যুদ্ধকালে জ্বাস্ত্র ভীমকর্ত্তক অভিশয় পীডামান হইলে, দয়াময় কৃষ্ণ ভীমকে তত পীড়ন করিতে নিষেধ করিয়াছিলেন। যাঁহাদের এইরূপ চরিত্র, এই কার্য্যে তাঁহার। কেন চাতুরী করিলেন ? এ উদ্দেশ্যপুত্র চাতুরী কি সম্ভব ? অতি নির্ফোধে, যে শঠতার কোন উদ্দেশ্য নাই, তাহা করিলে করিতে পারে; কিন্তু কৃষ্ণার্জুন, আর যাহাই হউন, নির্ফোধ নহেন, ইহা শত্রুপক্ষও স্বীকার করেন। তবে এ চাতুরীর কথা কোথা হইতে আসিল ? যাহার সঙ্গে এই সমস্ত ঞ্বাসন্ধ-পর্বাধ্যায়ের অনৈক্য, সে কথা ইহার ভিতর কোথা হইতে আসিল। ইহা কি কেই বসাইয়া দিয়াছে ? এই কথাগুলি কি প্রক্রিপ্ত ? এই বৈ এ কথার আর কোন উত্তর নাই। কিন্তু সে কথাটা আর একটু ভাল করিয়া বিচার করিয়া দেখা উচিত।

আমরা দেখিয়াছি যে, মহাভারতে কোন স্থানে কোন একটি অধ্যায়, কোন স্থানে কোন একটি পর্ব্বাধ্যায় প্রক্ষিপ্ত। যদি একটি অধ্যায়, কি একটি পর্ব্বাধ্যায় প্রক্ষিপ্ত। যদি একটি অধ্যায়, কি একটি পর্ব্বাধ্যায় প্রক্ষিপ্ত। হইতে পারে, তবে একটি অধ্যায় কি একটি পর্ব্বাধ্যায়ের অংশবিশেষ বা কতক শ্লোক তাহাতে প্রক্ষিপ্ত হইতে পারে না কি । বিচিত্র কিছুই নহে। বরং প্রাচীন সংস্কৃত গ্রন্থ সকলেই এইরূপ ভূরি ছইয়াছে, ইহাই প্রসিদ্ধ কথা। এই জ্মন্ত বৈদাদির এত ভিন্ন ভাষা, বামায়ণাদি গ্রন্থের এত ভিন্ন ভিন্ন পাঠ, এমন কি শকুস্তলা মেঘদ্ত প্রভৃতি আধুনিক (অপেক্ষাকৃত আধুনিক) গ্রন্থেরও এত বিবিধ পাঠ। সকল গ্রন্থেরই মৌলিক অংশের

ভিডর এইরূপ এক একটা বা ছই চারিটা প্রকিন্ত লোক মধ্যে মধ্যে পাওয়া বায়— মহাভারতের মৌলিক অংশের ভিডর ডাহা পাওয়া বাইবে, ভাহার বিচিত্র কি ?

কিছ যে প্লোকটা জামার মতের বিরোধী সেইটাই যে প্রক্রিপ্ত বলিয়া আমি বাদ দিব, তাহা হইতে পারে না। কোন্টি প্রক্রিপ্ত —কোন্টি প্রক্রিপ্ত নহে, তাহার নিদর্শন দেখিরা পরীক্ষা করা চাই। যেটাকে আমি প্রক্রিপ্ত বলিয়া ত্যাগ করিব, আমাকে অবশু দেখাইয়া দিতে হইবে যে, প্রক্রিপ্তের চিহ্ন উহাতে আছে, চিহ্ন দেখিয়া আমি উহাকে প্রক্রিপ্তেরি।

ष्पि थाहीन कारण यादा প्रक्रिश इट्रेग़ाहिल, जादा धतिवात छेशाय, बाजास्तिक প্রমাণ ভিন্ন আর কিছই নাই। আভান্তরিক প্রমাণের মধ্যে একটি শ্রেষ্ঠ প্রমাণ---অসঙ্গতি, অনৈক্য। যদি দেখি যে কোন পুথিতে এমন কোন কথা আছে যে, সে কথা গ্রন্থের আর সকল অংশের বিরোধী, তখন স্থির করিতে হইবে বে, হয় উহা গ্রন্থকারের বা লিপিকারের ভ্রমপ্রমাদবশতঃ ঘটয়াছে, নয় উহা প্রকিপ্ত। কোন্টি ভ্রমপ্রমাদ, আর কোন্ট প্রক্রিপ্ত, তাহাও সহত্তে নিরূপণ করা যায় ৷ যদি রামায়ণের কোন কাপিতে দেখি যে, লেখা আছে যে, রাম উর্মিলাকে বিবাহ করিলেন, তখনই দিদ্ধান্ত করিব যে, এটা লিপিকারের ভ্রমপ্রমাদ মাত্র। কিন্তু যদি দেখি যে এমন লেখা আছে যে, রাম উর্দ্মিলাকে বিবাহ করায় লক্ষণের সঙ্গে বিবাদ উপস্থিত হইল, তার পর রাম, লক্ষণকে উর্মিলা ছাড়িয়া দিয়া মিটমাট করিলেন, তখন আর বলিতে পারিব না যে এ লিপিকার বা গ্রন্থকারের অমপ্রমাদ—তখন বলিতে হইবে যে এটুকু কোন প্রাতৃসৌহার্দ্দ রসে রসিকের রচনা, ঐ পুথিতে প্রক্রিপ্ত হইয়াছে। এখন, আমি দেখাইয়াছি যে জরাসদ্ধবধ-পর্বাধ্যায়ের যে কয়টা কথা আমাদের এখন বিচার্য্য, ভাহা ঐ পর্ব্বাধ্যায়ের আর সকল অংশের সম্পূর্ণ বিরোধী। আর ইহাও স্পষ্ট যে, ঐ কথাগুলি এমন কথা নহে যে, তাহা লিপিকারের বা গ্রন্থকারের অমপ্রমাদ বলিয়া নির্দিষ্ট করা যায়। স্বতরাং ঐ কথাগুলিকে প্রক্রিপ্ত বলিবার আমাদের অধিকার আছে।

ইহাতেও পাঠক বলিতে পারেন যে, যে এই কথাগুলি প্রক্লিপ্ত করিল, দেই বা এমন অসংলগ্ন কথা প্রক্লিপ্ত করিল কেন। তাহারই বা উদ্দেশ্য কি। এ কথাটার মীমাংসা আছে। আমি পুনংপুনং বুঝাইয়াছি যে, মহাভারতের তিন স্তর দেখা যায়। তৃতীয় স্তর নানা ব্যক্তির গঠিত। কিন্তু আদিম স্তর, এক হাতের এবং দ্বিতীয় স্তরও এক হাতের। এই তৃই জনেই শ্রেষ্ঠ কবি, কিন্তু তাঁহাদের রচনাপ্রণালী স্পাষ্টতঃ ভিন্ন ভিন্ন প্রকৃতির, দেশিলেই চেনা নায়। যিনি বিতীয় ভারের প্রণেতা তাঁহার রচনার কতকগুলি ককণ আছে, যুদ্ধপর্বাঞ্চলিকে তাঁহার বিশেষ হাত আছে—এ পর্বাঞ্চলির অধিকাংশই ভাঁহার প্রশীত, সেই সকল স্মালোচন কালে ইহা স্পষ্ট বুঝা ঘাইবে। এই করির রচনার অস্তান্ত লকণের মধ্যে একটি বিলেষ লকণ এই যে, ইনি কৃষ্ণকে চত্রচ্ডামণি সাজাইতে বড় ভালবালেন। বৃদ্ধির কৌশল, সকল শুণের অপেকা ইহার নিকট আদরণীয়। এরূপ লোক এ কালেও বড় ছর্লভ নয়। এখনও বোধ হয় অনেক সুশিক্ষিত উচ্চ শ্রেণীর লোক আছেন যে কৌশলবিদ্ বৃদ্ধিমান্ চতুরই তাঁহাদের কাছে মনুখ্যতের আদর্শ। ইউরোপীয় 🚿 সমাজে এই আদর্শ বড় প্রিয়—তাহা হইতে আধুনিক Diplomacy বিভার সৃষ্টি। বিস্মার্ক এক দিন জগতের প্রধান মনুষ্ম ছিলেন। থেমিইক্লিসের সময় হইতে আজ পর্যাস্ত যাঁহার। এই বিছায় পটু, ভাঁহারাই ইউরোপে মাশ্ত--- "Francis d' Assisi বা Imitation of Christ" গ্রন্থের প্রণেতাকে কে চিনে ? মহাভারতের দ্বিতীয় কবিরও মনে সেইরূপ চরমাদর্শ ছিল। আবার কুঞ্চের ঈশ্বরতে তাঁহার সম্পূর্ণ বিশ্বাস! তাই তিনি পুরুষোত্তনকে কৌশলীর শ্রেষ্ঠ সালাইয়াছেন। তিনি মিথ্যা কথার ঘারা জোণহত্যা সম্বন্ধে বিখ্যাত উপস্থানের প্রণেতা। জয়য়থবধে স্দর্শনচক্রে রবি আচ্ছাদন, কর্ণার্জ্নের যুদ্ধে অর্জ্নের র্থচক পৃথিবীতে পুতিয়া কেলা, আর ঘোড়া বসাইয়া দেওয়া, ইত্যাদি কৃষ্ণকৃত অভূত क्योमारमात किसिट तहित्व। धकरन देशके विमाल गर्भेड श्टेर्टर रम, अत्रामक्षयथ-প্রবাধ্যায় এই অনর্থক এবং অসংলয় কৌশলবিষয়ক প্রক্রিপ্ত শ্লোকগুলির প্রণেডা ভাঁছাকেই বিবেচনা হয়, এবং তাঁহাকে এ সকলের প্রণেতা বিবেচনা করিলে উদ্দেশ্য সম্বন্ধে আর বড় অন্ধকার থাকে না। কৃষ্ণকে কৌশলময় বলিয়া প্রতিপন্ন করাই তাঁহার উদ্দেশ্য। কেবল এইটুকুর উপর নির্ভর করিতে হইলে হয়ত আমি এত কথা বলিতাম না। কিন্তু জরাসন্ধরধ-পর্বাধ্যায়ে তাঁর হাত আরও দেখিব।

# সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### কুষ্ণ-জরাসন্ধ-সংবাদ

নিশীণকালে যজ্ঞাগারে জরাসদ্ধ স্নাতকবেশধারী তিন জনের সজে সাক্ষাৎ করিয়া তাঁহাদিগের পূজা করিলেন। এখানে কিছুই প্রকাশ নাই যে, তাঁহারা জরাসদ্ধের পূজা গ্রহণ করিলেন কি না। আর এক স্থানে আছে। মূলের উপর আর একজন কারিগরি করায় এই রকম গোলযোগ ঘটিয়াছে।

তৎপরে সৌক্ষ্য-বিনিময়ের পর জরাসদ্ধ তাঁহাদিগকে বলিতে লাগিলেন, "ছে বিপ্রগণ! আনি জানি, সাতকরতচারী ব্রাহ্মণগণ সভাগমন সময় ভিন্ন কখন মাল্য • বা চন্দন ধারণ করেন না। আপনারা কে ? আপনাদের বন্ধ রক্তবর্ণ; অব্দে পুষ্পমাল্য ও অন্থলেপন স্থাোভিত; ভূজে জ্যাচিক্ত লক্ষিত হইডেছে, আকার দর্শনে ক্ষত্রতেজের স্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া যাইতেছে; কিন্তু আপনারা ব্রাহ্মণ বলিয়া পরিচয় দিভেছে, অন্তএব সভ্য বলুন, আপনারা কে ? রাজসমক্ষে সভ্যই প্রধাংসনীয়। কি নিমিন্ত আপনারা লার দিয়া প্রবেশ না করিয়া, নির্ভয়ে চৈতক পর্বতের শৃঙ্গ ভগ্গ করিয়া প্রবেশ করিলেন ? ব্রাহ্মণেরা বাক্য ছারা বীর্য্য প্রকাশ করিয়া থাকেন, কিন্তু আপনারা কার্য্য ছারা উহা প্রকাশ করিয়া নিতান্ত বিক্ষায়ন্তান করিতেছেন। আরও, আপনারা আমার কাছে আসিয়াছেন, আমিও বিধিপূর্বক পূজা করিয়াছি, কিন্তু কি নিমিন্ত পূজা গ্রহণ করিলেন না ? এক্ষণে কি নিমিন্ত এখানে আগমন করিয়াছেন বলুন।"

তছতবে কৃষ্ণ সিদ্ধগন্তীরস্বরে (মৌলিক মহাভারতে কোথাও দেখি না যে কৃষ্ণ চঞ্চল বা কট হইরা কোন কথা বলিলেন, তাঁহার সকল রিপুই ক্লীকৃত) বলিলেন, "তে রাজন্। তুমি আমাদিগকে সাতক রাজাণ বলিয়া বোধ করিভেছ, কিন্তু নাজাণ, ক্লিয়ের, বৈশ্ব, এই তিন জাতিই স্নাত্তক-ত্রত গ্রহণ করিয়া থাকেন। ইহাদের বিশ্বে নিয়ম ও অবিশেষ নিয়ম উভয়ই আছে। ক্লিয়ের জাতি বিশেষ নিয়মী হইলে সম্পতিশালী হয়। পুস্থারী নিক্রমই শ্রীমান্ হয় বলিয়া আমরা পুস্থারণ করিয়াছি। ক্লিয়ের বাহুবলেই বলবান, বাহীব্যশালী নহেন; এই নিমিত্ত তাঁহাদের অপ্রগল্ভ বাক্য প্রয়োগ করা নির্মারত আছে।"

কথাগুলি শাস্ত্রোক্ত ও চতুরের কথা বটে, কিন্ত ক্ষেত্র যোগ্য কথা নহে, সত্যপ্রিশ্ন ধর্মীত্মার কথা নহে। কিন্তু যে ছন্মবেশ ধারণ করিয়াছে তাহাকে এইরূপ উত্তর কাজেই দিতে হয়। ছন্মবেশটা যদি দ্বিতীয় স্তরের কবির সৃষ্টি হয়, তবে এ বাকাগুলির জ্বস্থা তিনিই দায়ী। কৃষ্ণকে যে রকম চতুরচূড়ামণি সাজাইতে তিনি চেষ্টা করিয়াছেন, এই উত্তর

<sup>\*</sup> নিখিত আছে বে, মান্য তাঁহারা একজন মালাকারের নিকট বলপূর্বক কাড়িয়া লইরাছিলেন। বাঁহারের এত ঐবর্ধা বে রাজপুরের অনুষ্ঠানে প্রবৃত্ত, তাঁহারের তিন ছড়া মালা কিনিবার যে কড়ি জুটিবে না, ইহা অতি অসম্ভব। বাঁহারা কপটন্তাগছত রাজাই ধর্মানুরোধে পরিত্যাগ পরিকেন, তাঁহারা বে ডাকাতি করিয়া তিন ছড়া মালা সংগ্রহ করিবেন, উহা অতি অসম্ভব। এ সকল বিতীয় ভরের কবির হাত। ভুগু ক্তাডেজের বর্ণনায় এ সকল কথা বেশ সাজে।

ভাছার অল বটে। কিন্তু যাহাই হউক, দেখা যাইতেছে যে ব্রাহ্মণ বলিয়া ছলনা করিবার ক্ষেত্র কোন উদ্দেশ্য ছিল না। ক্ষত্রিয় বলিয়া আপনাদিগকে তিনি স্পষ্টই স্বীকার করিতেছেন। কেবল তাহাই নহে, তাঁহারা শক্রভাবে যুদ্ধার্থে আসিয়াছেন, তাহাও স্প্

"বিধাতা ক্তিয়গণের বাছতেই বল প্রদান করিয়াছেন। হে রাজন্! ধদি তোমার আমানের বাছবল দেখিতে বাসনা থাকে, তবে অভাই দেখিতে পাইবে, সন্দেহ নাই। হে বৃহত্তথনন্দন! থীর ব্যক্তিগণ শক্তপৃহে অপ্রকাশভাবে এবং স্কলগৃহে প্রকাশভাবে প্রবেশ করিয়া থাকেন। হে রাজন্! আমারা অভাগ্যসাধনার্থ শক্তপৃহে আগমন করিয়া তদ্ধত পূজা গ্রহণ করি না; এই আমানের নিত্যব্রত।"

কোন গোল নাই—সব কথাগুলি স্পষ্ট। এইখানে অধ্যায় শেষ হইল, আর সঙ্গে ছল্পবেশের গোলযোগটা মিটিয়া গেল। দেখা গেল যে, ছল্পবেশের কোন মানে নাই। তার পর, পর-অধ্যায়ে কৃষ্ণ যে সকল কথা বলিতেছেন, তাহা সম্পূর্ণরূপে ভিন্ন প্রকার। তাঁহার যে উন্নত চরিত্র এ পর্যান্ত দেখিয়া আসিয়াছি, সে তাহারই যোগ্য। পূর্ব্ব অধ্যায়ে এবং পর-অধ্যায়ে বর্ণিত কৃষ্ণচরিত্রে এত গুরুতর প্রভেদ যে, তুই হাতের বর্ণন বলিয়া বিবেচনা করিবার আমাদের অধিকার আছে।

জরাসদ্ধের গৃহকে কৃষ্ণ তাঁহাদের শক্তগৃহ বলিয়া নির্দেশ করাতে, জরাসদ্ধ বলিলেন, "আমি কোন সময়ে ভোমাদের সহিত শক্ততা বা তোমাদের অপকার করিয়াছি, তাহা আমার অরণ হয় না। ছবে কি নিমিত্ত নিরপরাধে তোমরা আমাকে শক্ত জ্ঞান করিছেছ।"

উন্তরে, জরাসদ্ধের সঙ্গে কৃষ্ণের যথার্থ যে শক্ততা, তাহাই বলিলেন। তাঁহার নিজের সঙ্গে জরাসদ্ধের যে বিবাদ, তাহার কিছুমাত্র উত্থাপনা করিলেন না। নিজের সঙ্গে বিবাদের জন্ম কেহ তাঁহার শক্ত হইতে পারে না, কেন না তিনি সর্পত্র সমদর্শী, শক্তমিত্র সমান দেখেন। তিনি পাণ্ডবের স্থল্ এবং কোরবের শক্ত, এইরপ লোকিক বিখাস। কিন্তু বাস্তবিক মৌলিক মহাভারতের সমালোচনে আমরা ক্রমশঃ দেখিব যে, তিনি ধর্ম্মের পক্ষ, এবং অধর্মের বিপক্ষ; তন্তির তাঁহার পক্ষাপক্ষ কিছুই নাই। কিন্তু সে কথা এখন থাক। আমরা এখানে দেখিব যে, কৃষ্ণ উপ্যাচক হইয়া জরাসদ্ধকে আত্মপরিচয় দিলেন, কিন্তু নিজের সঙ্গে তাঁহাকে শক্ত বলিয়া নির্দেশ করিলেন না। তবে যে মন্ত্র্যুজ্ঞাতির শক্ত, সে কৃষ্ণের শক্ত। কেন না আদর্শ পুরুষ সর্প্রভৃতে আপনাকে দেখেন, ভিন্তুর তাঁহার অঞ্চ প্রকার আত্মজান নাই। তাই তিনি জরাসদ্ধের প্রশ্নের উত্তরে, জরাসদ্ধ

তাঁহার যে অপকার করিয়াছিল, তাহার প্রসঙ্গ মাত্র না করিয়া সাধারণের যে অনিষ্ট করিয়াছে, কেবল তাহাই বলিলেন। বলিলেন যে, তুমি রাজগণকে মহাদেবের নিকট বলি দিবার জন্ম বন্দী করিয়া রাখিয়াছ। তাই, বুধিষ্টিরের নিয়োগক্রেমে, আমর্ন তোমার প্রতি সমুভত হইয়াছি। শক্রতাটা বুঝাইয়া দিবার জন্ম কৃষ্ণ জরাসদ্ধকে বলিতেছেন:—

"হে বৃহত্তথনন্দন! আমাদিগকেও ত্বৎকৃত পাপে পাপী হইতে হইবে, যেহেডু আমরা ধর্মচারী এবং ধর্মরক্ষণে সমর্থ।"

এই কথাটার প্রতি পাঠক বিশেষ মনোযোগী হইবেন, এই ভরসায় আমরা ইহা বড় অক্ষরে লিখিলাম। এখন, পুরাতন বলিয়া বোধ হইলেও, কথাটা অতিশয় শুরুতর। যে ধর্মরক্ষণে ও পাপের দমনে সক্ষম হইয়াও তাহা না করে, সে সেই পাপের সহকারী। অতএব ইহলোকে সকলেরই সাধ্যমত পাপের নিবারণের চেষ্টা না করা অধর্ম। "আমি ত কোন পাপ করিতেছি না. পরে করিতেছে, আমার তাতে দোষ কি ?" যিনি এইরূপ মনে করিয়া নিশ্চিন্ত হইয়া থাকেন, তিনিও পাপী। কিন্তু সচরাচর ধর্মাত্মারাও তাই ভাবিয়া নিশ্চিন্ত হইয়া থাকেন। এই জন্ম জগতে যে সকল নরোত্তম জন্মগ্রহণ করেন, তাঁহারা এই ধর্মরক্ষা ও পাপনিবারণত্রত গ্রহণ করেন। শাক্যসিংহ, যিশুখিষ্ট প্রভৃতি ইহার উদাহরণ। এই বাক্যই তাঁহাদের জীবনচরিতের মৃলস্তা। এক্রিফরও সেই বত। এই মহাবাক্য चारण ना जाशित्म छोरात कीयनवित्र वृक्षा यारित ना। करामक करम मिल्लाहमत वस् महाভाরতের যুদ্ধে পাণ্ডবপকে কৃষ্ণকৃত সহায়তা, कृष्क्य এই সকল कार्य এই মূলসুৱের माहारयारे तुवा यात्र। देशारकरे भूतानकारतता "भृषितीत छातरतन" विवाहन । विहेक्छ হউক, বৃদ্ধকৃত হউক, কৃষ্ণকৃত হউক, এই পাপনিবারণ ব্রভের নাম ধর্মপ্রচার। ধর্মপ্রচার চুই প্রকারে হইতে পারে ও হইয়া থাকে; এক, বাক্যতঃ অর্থাং ধর্মসম্বন্ধীয় উপদেশের দারা: বিতীয়, কার্য্যতঃ অর্থাৎ আপনার কার্য্য সকলকে ধর্মের আদর্শে পরিণত করণের দারা। খিই, শাকাসিংহ ও ঞীকৃষ্ণ এই দিবিধ অনুষ্ঠানই করিয়াছিলেন। তবে শাকাসিংহ ও খিইকৃত धर्मञ्चानत, উপদেশপ্রধান; কৃষ্ণকৃত धর্মञ্ভাব কার্য্যপ্রধান। ইহাতে কৃষ্ণেরই প্রাধান্ত, কেন না, বাক্য সহন্ধ, কার্য্য কঠিন এবং অধিকতর ফলোপধায়ক। যিনি কেবল মামুর ভাঁহার দারা ইহা সুসম্পন্ন হইতে পারে কি না, সে কথা এক্ষণে আমাদের বিচার্য্য নহে।

এইখানে একটা কথার মীমাংসা করা ভাল। কৃষ্ণকৃত কংস-শিশুপালাদির বধের উল্লেখ করিলাম, এবং জ্বরাসদ্ধকে বধ করিবার জ্বন্তই কৃষ্ণ আসিয়াছেন বলিয়াছি; কিছ পাপীকে বধ করা কি আদর্শ মন্থব্যের কাজ ? যিনি সর্বভূতে সমদর্শী, তিনি পাপান্বাকেও আজ্বং দেখিয়া, ভাষারও বিভাকাকটা হইবেন না কেন ? সভ্য বটে, পাপীকে জগতে রাখিলে জগতের মজল নাই, কিন্তু ভাষার ববসাবনই কি জগং উদ্ধারের একমাত্র উপায় ? পাপীকে পাপ হইতে বিরম্ভ করিয়া, ধর্মে প্রার্থিত দিয়া, জগডের এবং পাপীর উভয়ের মজল এক কালে দিল্ল করা ভাষার অপেকা উৎকৃষ্ট উপায় নর কি ? আদর্শ পুরুষের ভাষাই অবলম্বন করাই কি উচিত ছিল না ? যিশু, শাক্যসিংহ ও চৈতক্ত এইরূপে পাপীর উদ্ধারের চেষ্টা করিয়াছিলেন।

এ কথার উত্তর হুইটি। প্রথম উত্তর এই যে, কৃষ্ণচরিত্রে এ ধর্মেরও অভাব নাই।
তবে ক্ষেত্রভেদে ফলভেদও ঘটিয়াছে। ছর্যোধন ও কর্ণ, যাহাতে নিহত না হইয়া ধর্মপথ
অবলয়নপূর্বক জীবনে ও রাজ্যে বজায় থাকে, সে চেটা ভিনি বিধিমতে করিয়াছিলেন,
এবং সেই কার্য্য সম্বন্ধেই বলিয়াছিলেন, পুরুষকারের দারা যাহা সাধ্য, তাহা আমি করিতে
পারি; কিন্তু দৈব আমার আয়ন্ত নহে। কৃষ্ণ মামুধী শক্তির দারা কার্য্য করিতেন,
ভজ্জেক্স যাহা সভাবতঃ অসাধ্য তাহাতে যত্ন করিয়াও কথন কখন নিক্ষল হইতেন।
শিশুপালেরও শত ক্ষপরাধ ক্ষমা করিয়াছিলেন। সেই ক্ষমার কথাটা অলোকিক উপস্থাসে
আর্ত হইয়া আছে। যথাস্থানে আমরা তাহার তাৎপর্য্য বুঝিতে চেটা করিব। কংস-বধ্রের কথা পূর্ব্বে বলিয়াছি।

পাইলেট্কে খ্রিষ্টিয়ান্ করা, খ্রিষ্টের পক্ষে যত দূর সম্ভব ছিল, কংসকে ধর্মপথে আনয়ন করা ক্ষেত্র পক্ষে তত দূর সম্ভব। জরাসদ্ধ সম্বন্ধেও তাই বলা যাইতে পারে। তথাশি জরাসদ্ধ সম্বন্ধে ক্ষেত্রর সে বিষয়ের একট্ কথোপকথন হইয়াছিল। জরাসদ্ধ কুষ্টের নিকট ধর্মোপদেশ গ্রহণ করা দূরে থাকুক, সে কৃষ্ণকেই ধর্মবিষয়ক একটি লেক্চর শুনাইয়া দিল, যথা—

দেশ ধর্ম বা অর্থের উপঘাত ঘারাই মন:পীড়া জয়ে; কিন্তু যে ব্যক্তি ক্ত্রিয়কুলে জন্মগ্রহণ করিয়া ধর্মজ্ঞ হইয়াও নিরশ্রাধে লোকের ধর্মার্থে উপঘাত করে, তাহার ইহকালে অমঙ্গল ও পরকালে নরকে গমন হন্ধ, সন্দেহ নাই।" ইত্যাদি

এ সব স্থলে ধর্মোপদেশে কিছু হয় না। জরাসদ্ধকে সংপথে আনিবার জন্ম উপায় ছিল কি না, তাহা আমাদের বৃদ্ধিতে আসে না। অতিমান্থকীর্তি একটা প্রচার করিলে, যা হয়, একটা কাণ্ড হইতে পারিত। তেমন অস্থান্থ ধর্মপ্রচারকদিগের মধ্যে অনেক দেখি, কিন্তু কৃষ্ণচরিত্র অতিমান্থী শক্তির বিরোধী। প্রীকৃষ্ণ ভূত ছাড়াইয়া, রোগ ভাল করিয়া, বা কোন প্রকার বৃদ্ধেকী ছেল্কির দ্বারা ধর্মপ্রচার বা আপনার দেবছছাপন করেন নাই।

ভবে ছিহা বৃদ্ধিতে পারি বে, জরাসদ্ধের বধ কৃষ্ণের উদ্দেশ্ত নহে; ধর্মের রক্ষা আর্থাছ নির্দ্ধেরী অথচ প্রশিক্তিত রাজগণের উদ্ধারই উাহার উদ্দেশ্ত । ভিনি জরাসদ্ধকে অনেক বৃষ্ধাইয়া পরে বলিলেন, "আমি বস্থদেবনন্দন কৃষ্ণ, আর এই চুই বীরপুক্ষ পাণ্ডনয়। আমরা ভোষাকে বৃদ্ধে আহ্বান করিডেছি, এক্ষণে হয় সমস্ত ভূপভিগণকে পরিভ্যাগ কর, না হয় যুদ্ধ করিয়া যমালরে গমন কর।" অভএব জরাসদ্ধ রাজগণকে ছাড়িয়া দিলে, কৃষ্ণ ভাহাকে নিকৃতি দিভেন। জরাসদ্ধ ভাহাতে সম্মত না হইয়া যুদ্ধ করিছে চাহিলেন, স্থভরাং যুদ্ধই হইল। জরাসদ্ধ যুদ্ধ ভিন্ন অহ্য কোনরূপ বিচারে যাথার্থ্য বীকার করিবার পাত্র ছিলেন না।

দিতীয় উদ্ধর এই যে, যিশু বা বুদ্ধের জীবনীতে যতটা পতিতোদ্ধারের চেষ্টা দেখি, কুন্ধের জীবনে ততটা দেখি না, ইহা স্বীকার্যা। যিশু বা শাক্যের ব্যবসায়ই ধর্মপ্রচার। কৃষ্ণ ধর্মপ্রচার করিয়াছেন বটে, কিন্তু ধর্মপ্রচার উাহার ব্যবসায় নহে; সেটা আদর্শ পুরুষের আদর্শজীবননির্বাহের আমুয়ুলিক ফল মাত্র। কথাটা এই রক্ষ করিয়া বলাতে কেহই না মনে করেন যে, যিশুখুষ্ট বা শাক্যসিংহের, বা ধর্মপ্রচার ব্যবসায়ের কিছুমাত্র লাঘ্ব করিতে ইচ্ছা করি। যিশু এবং শাক্য উভয়কেই আমি মন্ত্র্যুপ্রেষ্ঠ বলিয়া ছন্তি করি, এবং তাঁহাদের চরিত্র আলোচনা করিয়া তাহাতে জ্ঞানলাভ করিবার ভরসা করি। ধর্মপ্রচারকের ব্যবসায় (ব্যবসায় অর্থে এখানে যে কর্ম্মের অমুষ্ঠানে আমরা সর্বাদা প্রবৃত্ত ) আর সকল ব্যবসায় হইতে শ্রেষ্ঠ বলিয়া জানি। কিন্তু যিনি আদর্শ মন্ত্যু, তাঁহার সে ব্যবসায় হইতে পারে না। কারণ, তিনি আদর্শ মন্ত্যু, মান্ত্যের যত প্রকার অমুর্চেয় কর্ম্ম আছে, সকলই তাঁহার অমুর্চেয়। কোন কর্মাই তাঁহার "ব্যবসায় নহে," অর্থাৎ অম্য কর্ম্মের অপেক্ষা প্রধানন্ধ লাভ করিতে পারে না। যিশু বা শাক্যসিংহ আদর্শ পুরুষ নহেন, কিন্তু মন্থুপ্রপ্রেষ্ঠ। মন্তুয়ের শ্রেষ্ঠ ব্যবসায় অবলম্বনই তাঁহাদের বিধেয়, এবং তাহা অবলম্বন করিয়া তাহার। লোকহিত্সধন করিয়া গিযাছেন।

কথাটা যে আমার সকল শিক্ষিত পাঠক বুঝিয়াছেন, এমন আমার বোধ হয় না।
বুঝিবার একটা প্রতিষদ্ধক আছে। আদর্শ পুরুষের কথা বলিতেছি। অনেক শিক্ষিত
পাঠক "আদর্শ" শব্দটি "Ideal" শব্দের দ্বারা অন্ত্বাদ করিবেন। অন্ত্বাদও দৃশ্ব হইবে
না। এখন, একটা "Christian Ideal" আছে। খিষ্টিয়ানের আদর্শ পুরুষ যিশু।
আমরা বাল্যকাল হইতে খ্রিষ্টিয়ান জাতির সাহিত্য অধ্যয়ন করিয়া সেই আদর্শটি হৃদয়লম
করিয়াছি। আদর্শ পুরুষের কথা হইলেই সেই আদর্শের কথা মনে পড়ে। যে আদর্শ

লেই আদর্শের সঙ্গে মিলে না, ভাহাকে আদর্শ বলিয়া গ্রহণ করিছে পারি না। খুঁই পতিভোদ্ধারী; কোন প্রয়াছাকে তিনি প্রাণে নই করেন নাই, করিবার ক্ষমতাও রাখিজেন না। শাক্যসিংহে বা চৈতক্তে আমরা সেই গুণ দেখিতে পাই, এজত ইহাদিগকে আমরা আদর্শ পুরুষ বলিয়া গ্রহণ করিছে প্রস্তুত আছি। কিন্তু কৃষ্ণ পতিভপাবন নাম ধরিয়াও, প্রধানতঃ পতিভ-নিপাতী বলিয়াই ইতিহাসে পরিচিত। স্তরাং তাঁহাকে আদর্শ পুরুষ বলিয়াই আমরা হঠাং বৃথিতে পারি না। কিন্তু আমাদের একটা কথা বিচার করিয়া দেখা উচিত। এই Christian Ideal কি যথার্থ মনুস্তুছের আদর্শ। সকল জাতির জাতীয় আদর্শ কি সেইরূপই হইবে ?

এই প্রশ্নে আর একটা প্রশ্ন উঠে—হিন্দুর আবার জাতীয় আদর্শ আছে না কি ? 
Hindu Ideal আছে না কি ? যদি থাকে, তবে কে ? কথাটা নিকিত হিন্দুমণ্ডলীমধ্য 
জিজ্ঞাসা হইলে অনেকেই মস্তককণ্ড্যনে প্রবৃত্ত হইবার সম্ভাবনা। কেহ হয়ত 
জটাবকলধারী শুল্লাক্রগুফবিভ্বিত ব্যাস বশিষ্ঠাদি ঋবিদিগকে ধরিয়া টানাটানি করিবেন, 
কেহ হয়ত বলিয়া বসিবেন, "ও ছাই ভন্ম নাই।" নাই বটে সত্য, থাকিলে আমাদের 
এমন ছর্জিশা হইবে কেন ? কিন্তু এক দিন ছিল। তখন হিন্দু পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ জাতি। 
সে আদর্শ হিন্দু কে ? ইহার উত্তর আমি যেরপে বুঝিয়াছি, তাহা পূর্ব্বে বুঝাইয়াছি। 
রামচন্দ্রাদি ক্ষত্রিয়গণ সেই আদর্শপ্রতিমার নিকটবর্তী, কিন্তু যথার্থ হিন্দু আদর্শ প্রীকৃষ্ণ। 
তিনিই যথার্থ মন্ত্র্যুগতর আদর্শ—থ্রিষ্ট প্রভৃতিতে সেরপ আদর্শের সম্পূর্ণতা পাইবার 
সম্ভাবনা নাই।

কেন, তাহা বলিতেছি। মনুষ্যত কি, ধর্মতত্তে তাহা বুঝাইবার চেষ্টা পাইয়াছি।
মনুষ্যের সকল বৃত্তিগুলির সম্পূর্ণ কুর্তি ও সামঞ্জস্থে মনুষ্যত। খাঁহাতে সে সকলের চরম
কুর্তি ও সামঞ্জস্য পাইয়াছে, তিনিই আদর্শ মনুষ্য। খিষ্টে তাহা নাই—শ্রীকৃষ্ণে তাহা
আছে। যিশুকে যদি রোমক সমাট য়িহুদার শাসনকর্তৃত্বে নিযুক্ত করিতেন, তবে কি
তিনি মুশাসন করিতে পারিতেন ? তাহা পারিতেন না—কেন না, রাজকার্য্যের জম্ম যে
সকল বৃত্তিগুলি প্রয়োজনীয়, তাহা তাঁহার অনুশীলিত হয় নাই। অথচ এরূপ ধর্মাত্মা
ব্যক্তি রাজ্যের শাসনকর্তা হইলে সমাজের অনন্ত মঙ্গল। পক্ষান্তরে শ্রীকৃষ্ণ যে সর্বশ্রেষ্ঠ
নীতিজ্ঞ, তাহা প্রসিদ্ধ। শ্রেষ্ঠ নীতিজ্ঞ বলিয়া তিনি মহাভারতে ভূরি ভূরি বর্ণিত হইয়াছেন,
এবং যুথিন্টির বা উগ্রসেন শাসনকার্য্যে তাঁহার পরামর্শ ভিন্ন কোন গুক্ততর কাল করিতেন
না। এইরূপে কৃষ্ণ নিজে রাজা না হইয়াও প্রজার অশেষ মঙ্গলসাধন করিয়াছিলেন—

আই জরাসন্তের বন্দীগণের মৃক্তি তাহার এক উদাহরণ। পৃষ্ণ, মনে কর, বলি য়িছ্দীরা রোমকের অভ্যাচারশীড়িত হইয়া আধীনতার জন্ম উত্থিত হইয়া, বিশুকে সেনাপতিকে বরণ করিত, যিশু কি করিতেন ? যুদ্ধে তাহার শক্তিও ছিল না, প্রবৃত্তিও ছিল না। "কাইসরের পাওনা কাইসরকে দাও" বলিয়া তিনি প্রস্থান করিতেন। কৃষ্ণও যুদ্ধে প্রবৃত্তি ধর্মার্থ যুদ্ধে আছে। ধর্মার্থ যুদ্ধ উপস্থিত হইলে অগত্যা প্রবৃত্ত হইতেন। যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলে তিনি অজ্যে ছিলেন। যিশু অনিক্ষিত, কৃষ্ণ সর্ব্বান্তিবেং। অস্থান্থ গুল সম্বদ্ধেও এরপ। উভরেই শ্রেষ্ঠ ধার্মাক ও ধর্মজ্ঞ। অত্তর কৃষ্ণই যথার্থ আদর্শ মন্ত্র্যুল "Christian Ideal" অপেক্ষা "Hindu Ideal" শ্রেষ্ঠ।

ঈদৃশ সর্ববিশ্বণসম্পন্ন আদর্শ মনুষ্য কার্যাবিশেষে জীবন সমর্পণ করিতে পারেন না। তাহা হইলে, ইতর কার্যাগুলি অনুষ্ঠিত, অথবা অসামঞ্জন্তের সহিত অনুষ্ঠিত হয়। লোক চরিত্রভেদে, অবস্থাভেদে, শিক্ষাভেদে ভিন্ন ভিন্ন কর্ম ও ভিন্ন ভিন্ন সাধনের অধিকারী; আদর্শ মনুষ্য, সকল শ্রেণীরই আদর্শ হওয়া উচিত। এই জক্য শ্রীকৃষ্ণের, শাক্যসিংহ, যিশুবা চৈতক্তের স্থায় সন্মাস গ্রহণপূর্বক ধর্ম প্রচার ব্যবসায়স্বরূপ অবলম্বন করা অসম্ভব। কৃষ্ণ সংসারী, গৃহী, রাজনীতিজ্ঞ, যোদ্ধা, দশুপ্রণেতা, তপস্বী, এবং ধর্মপ্রচারক; সংসারী ও গৃহীদিগের, রাজাদিগের, যোদ্ধাদিগের, রাজপুরুষদিগের, তপস্বীদিগের, ধর্মবেতাদিগের এবং একাধারে সর্ব্বাঙ্গীণ মনুষ্যুত্বের আদর্শ। জরাসদ্ধাদির বধ আদর্শরাজপুরুষ ও দশুপ্রণেতার অবশ্য অনুষ্ঠেয়। ইহাই Hindu Ideal. অসম্পূর্ণ যে বৌদ্ধ বা খিষ্ট ধর্মা, ভাহার আদর্শ পুরুষকে আদর্শ হানে বসাইয়া, সম্পূর্ণ যে হিন্দুধর্মা, ভাহার আদর্শ পুরুষকে আদর্শ হানে বসাইয়া, সম্পূর্ণ যে হিন্দুধর্মা, ভাহার আদর্শ পুরুষকে আমরা বৃথিতে পারিব না।

কিন্তু বৃষ্ণিবার বড় প্রয়োজন হইয়াছে, কেন না, ইহার ভিতর আর একটা বিশায়কর কথা আছে। কি খ্রিষ্টধর্মাবলম্বী ইউরোপে, কি হিন্দুধর্মাবলম্বী ভারতবর্ষে, আদর্শের ঠিক বিপরীত ফল ফলিয়াছে। খ্রিষ্টীয় আদর্শ পুরুষ, বিনীত, নিরীহ, নির্কিরোধী, সন্ন্যাসী; এখনকার খ্রিষ্টিয়ান ঠিক বিপরীত। ইউরোপ এখন ঐহিক সুখরত সশস্ত্র যোদ্ধ্বর্যের বিস্তীর্ণ শিবির মাত্র। হিন্দুধর্মের আদর্শ পুরুষ সর্ক্রকর্মকৃৎ—এখনকার হিন্দু সর্ক্র কর্মে অকর্মা। এরপ ফলবৈপরীত্য ঘটিল কেন। উত্তর সহজ,—লোকের চিত্ত হইতে উভয় দেশেই সেই প্রাচীন আদর্শ লুপ্ত হইয়াছে। উভয় দেশেই এককালে সেই আদর্শ এক দিন প্রবল ছিল—প্রাচীন খ্রিষ্টিয়ানদিগের ধর্মপরায়ণতা ও সহিষ্কৃতা, ও প্রাচীন হিন্দু রাজগণ ও রাজপুরুষ্বগণের সর্ক্রগণবদ্ধা তাহার প্রমাণ। যে দিন সে আদর্শ হিন্দুদিগের চিত্ত হইতে

বিষ্টিক ভাইল যে থিন আমরা কৃষ্ণচারিত অবনত করিয়া দাইলাম, সেই দিন হাইছে কারাহিলের নামাজিক অবনতি। জন্মেন গোঁসাইরের কৃষ্ণের অনুকরণে সকলে ব্যক্ত মহাজারতের কৃষ্ণাকে কেহ অরণ করে না।

প্রথন আবার সেই আদর্শ পুরুষকে জাতীয় হৃদয়ে জাগরিত করিতে হইবে। ভরসা করি, এই কৃষ্ণচরিত্র ব্যাখ্যার সে কার্য্যের কিছু আয়ুক্ল্য হইতে পারিবে।

জরাসদ্ধবধের ব্যাখ্যার এ সকল কথা বলিবার তত প্রয়োজন ছিল না, প্রসঙ্গতঃ এ তত্ত্ব উত্থাপিত হইয়াছে মাত্র। কিন্তু এ কথাগুলি এক স্থানে না এক স্থানে আমাকে বলিজে হইত। আগে বলিয়া রাখায় লেখক পাঠক উভয়ের পথ সুগম হইবে।

### অষ্টম পরিচ্ছেদ

#### ভীম জবাদক্ষের যুক

আমরা এ পর্যান্ত কৃষ্ণচরিত্র যত দ্ব সমালোচনা করিয়াছি, তাহাতে মহাভারতে কৃষ্ণকে কোথাও বিষ্ণু বলিয়া পরিচিত হইতে দেখি নাই। কেহ তাঁহাকে বিষ্ণু বলিয়া সম্বোধন বা বিষ্ণুজ্ঞানে তাঁহার সঙ্গে কথোপকথন করে নাই। তাঁহাকেও এ পর্যান্ত মহ্যা-শক্তির অভিরিক্ত শক্তিতে কোন কার্যা করিতে দেখি নাই। তিনি বিষ্ণুর অবতার হউন বা না হউন, কৃষ্ণচরিত্রের স্থুল মর্ম্ম মহয়ত, দেবত নহে, ইহা আমরা পুনঃপুনঃ বুঝাইয়াছি।

কিন্ত ইহাও খীকার করিতে হয় যে, ইহার পরে মহাভারতের অনেক স্থানে উাহাকে বিষ্ণু বলিয়া সম্বোধিত এবং পরিচিত হইতে দেখি। অনেকে বিষ্ণু বলিয়া তাঁহার উপাসনা করিতেছে দেখি; এবং কদাচ কখনও তাঁহাকে লোকাতীতা বৈষ্ণবী শক্তিতে কার্য্য করিতেও দেখি; এ পর্যান্ত তাহা দেখি নাই, কিন্ত এখনুই দেখিব। এই চুইটি ভাব পরস্পার বিরোধী কি না ?

যদি কেহ বলেন যে, এই ছুইটি ভাব পরস্পার বিরোধী নহে, কেন না, যথন দৈব শক্তির বা দেবছের কোন প্রকার বিকাশের কোন প্রয়োজন নাই, তথন কাব্যে বা ইভিহাসে কেবল মমুয়ভাব প্রকটিত হয়, আর যথন তাহার প্রয়োজন আছে, তথন দৈবভাব প্রকটিত হয়; তাহা হইলে আমরা বলিব যে, এই উত্তর যথার্থ হইল না । কেন না, নিম্প্রয়োজনেই দৈবভাবের প্রকাশ অনেক সময়ে দেখা যায়। এই জরাসদ্ধবধ হইতেই ছুই একটা উদাহরণ দিতেছি।

कतानक्यत्वत न्त्र कृष उ ठीमार्कन वतानत्वत वयवामा नहेवा छाहाटक बादबाहर्व-পুৰ্বাৰ নিজাত হইলেন। দেবনিস্মিত নব, তাহাতে কিছুবই অভাব নাই। তবু বানবাই কৃষ্ণ গ্রুড়কে ব্যরণ করিলেন, প্রণমাত গ্রুড় আসিয়া রখের চূড়ার বসিলেন। গ্রুড় আসিয়া আর কোন কাজ করিছেন না, তাঁহাতে আর কোন থ্রয়োজনও ছিল না। কথাটারও আর কোন প্রয়োজন দেখা বার না, কেবল মাঝে হইতে কুঞ্চের বিফুখ স্চিত হয়। জরাসক্ষকে বর্ধ করিবার সময় কোন দৈব শক্তির প্রয়োজন হইল না, কিন্তু রখে চড়িবার বেলা হইল 😥

আবার যুদ্ধের পূর্বের, অমনি একটা কথা আছে। জরাসক যুদ্ধে ভিরস্কেল হইলে कृष जिल्लामा कतिरलन.

"হে রাজন্! আমাদের তিন জনের মধ্যে কাহার সহিত যুদ্ধ করিতে ইচ্ছা হয় বল ? কে যুদ্ধ করিতে সঞ্জীভূত হইবে ?" জরাসন্ধ জীমের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে ইচ্ছা প্রকাশ , করিলেন। অথচ ইহার ছই ছত্র পৃর্বেই লেখা আছে যে, কৃষ্ণ জরাসক্তক যাদবগণের অবধ্য স্মরণ করিয়া এক্ষার আদেশামুসারে স্বয়ং তাঁহার সংহারে প্রবৃত হইলেন না।

ব্রহ্মার এই আদেশ কি, তাহা মহাভারতে কোথাও নাই। পরবর্তী গ্রন্থে আছে। এখন পাঠকের বিশ্বাস হয় না কি যে, এইগুলি আদিম মহাভারতের মূলের উপর পরবর্ত্তী লেখকের কারিগরি ? আর কৃষ্ণের বিষ্ণুত্ব ভিতরে ভিতরে খাড়া রাশা ইহার উদ্দেশ্য ? আদিম স্তরের মূলে কৃষ্ণবিষ্ণুতে কোনরূপ সম্বন্ধ স্পষ্ট করিয়া লিখিয়া দেওয়া হয় নাই, কেন না কৃষ্ণচরিত্র মন্তুল্লচরিত্র; দেবচরিত্র নহে। যখন ইহাতে কৃষ্ণোপাসক দ্বিতীয় স্তরের কবির হাত পড়িল, তখন এটা বড় ভূল বলিয়া বোধ হইয়াছিল সন্দেহ নাই। পরবর্ত্তী কবিকল্পনাটা তাঁহার জানা ছিল, তিনি অভাব পূরণ করিয়া দিলেন।

এইরূপ, যেখানে বন্ধনবিমুক্ত ক্ষত্রিয় রাজগণ কৃষ্ণকে ধর্মরক্ষার জক্ত ধক্তবাদ করিতেছেন, সেখানেও, কোথাও কিছু নাই, খানকা তাঁহারা কৃষ্ণকে "বিষ্ণো" বলিয়া সম্বোধন করিতেছেন। এখন ইতিপূর্বে কোথাও দেখা যায় না যে, তিনি বিষ্ণুবা ডদর্থক অস্ত নামে সম্বোধিত হইয়াছেন। যদি এমন দেখিতান যে, ইতিপুর্বের কৃষ্ণ এরপ নামে মধ্যে মধ্যে অভিহিত হইয়া আসিতেছেন, তাহা হইলে বুঝিতাম যে ইহাতে অসকত বা জনৈস্গিক কিছুই নাই, লোকের এমন বিশাস আছে বলিয়াই ইহা হইল। যদি এমন দেখিতাম যে, এই সময়ে কৃষ্ণ কোন অস্থোকিক কান্ধ করিয়াছেন, তাহা দেবতা ভিন্ন মনুয়ের সাধ্য নহে, তাহা হইলেও হঠাৎ এ "বিফো।" সম্বোধনের উপযোগিতা বৃঝিতে পারিতাম। কিন্তু কৃষ্ণ তেমন কিছুই কাজ করেন নাই। তিনি জরাসন্ধকে বধ করেন শাই—

সর্বকোকসমক্ষে শুম তাঁহাকে বৰ করিয়াছিলেন। সে কার্য্যের প্রবর্ত্তক কৃষ্ণ বটে, কিন্তু কারাবাসী রাজগণ ভাহার কিছুই জানেন না। অভএব কৃষ্ণে অকস্মাৎ রাজগণ কর্তৃক এই বিষ্ণুত্ব আরোপ কথন ঐতিহাসিক বা মৌলিক হইতে পারে না। কিন্তু উহা ঐ গরুভ স্থারণ ও বাজার আনেশর সরের অভ্যন্ত সলভ, জরাসন্ধবধের আর কোন অংশের সরের সক্ষত নহে। তিনটি কথা এক হাভের কারিগরি—আর তিনটা কথাই মুলাভিরিক্ত। বোধ হয়, ইহা পাঠকের প্রদয়লের ইইয়াছে।

কাহার। বলিবেন, ভাহা হয় নাই, ভাঁহাদিলের এ কৃষ্ণচরিত্র সমালোচনের অনুবর্ত্তী হইবার আর কোন ফল দেখি না। কেন না, এ সকল বিষয়ে অন্থা কোন প্রকার প্রমাণ সংগ্রহের সম্ভাবনা নাই। আর এই সমালোচনার বাঁহাদের এমন বিশাস হইরাছে বে, জ্বাসন্থান মধ্যে কৃষ্ণের এই বিকৃষ্ণসূচনা পরবর্তী কবি প্রশীত ও প্রক্রিপ্ত, ভাঁহাদের জিজ্ঞাসা করি, ভবে কৃষ্ণের ছল্পবেশ ও কপটাচার বিষয়ক যে ক্যেক্টি কথা এই জরাসন্ধবধ-পর্বাধ্যায়ে আছে, ভাহাও এরপে প্রক্রিপ্ত বলিয়া পরিভ্যাগ করিব না কেন ? ছাই বিষয়ই ঠিক একই প্রমাণের উপর নির্ভর করে।

বস্তুত: এই হুই বিষয় একত্র করিয়া দেখিলে বেশ বুঝা যাইবে যে, এই জরাসদ্ধবধপর্ববাধ্যায়ে পরবর্তী করির বিলক্ষণ কারিগরি আছে, এবং এই সকল অসঙ্গতি তাহারই ফল।
ছুই কবির যে হাত আছে, তাহার আর এক প্রমাণ দিতেছি।

জরাসদ্ধের পূর্ব্বন্তান্ত কৃষ্ণ যুধিষ্ঠিরের কাছে বিবৃত করিলেন, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি। সেই সঙ্গে, কৃষ্ণের সহিত জরাসদ্ধের কংসবধন্ধনিত যে বিরোধ তাহারও পরিচয় দিলেন। তাহা হইতে কিছু উদ্বৃত্ত করিয়াছি। তাহার পরেই মহাভারতকার কি বলিতেছেন, উদ্বন।

"বৈশম্পায়ন কহিলেন, নমণতি বৃহত্তথ ভার্যাশ্য সমভিব্যাহারে তপোবনে বছদিবদ তপোহত্বছান করিয়া স্বর্গে গমন করিলেন। তাঁহারা জরাসন্ধ ও চণ্ডকৌশিকোক্ত সম্পায় বর লাভ করিয়া নিক্টকে রাজ্য শাসন করিতে লাগিলেন। ঐ সময়ে ভগবান্ বাস্থ্যের কংস নরপতিকে সংহার করেন। কংসনিপাত নিবন্ধন ক্ষেত্র সহিত জ্বাসন্ধের ঘোর্ডর শক্তভা জ্মিল।"

এ সকলই ত কৃষ্ণ বলিয়াছেন—আরও সবিস্তার বলিয়াছেন—আবার সে কথা কেন ? প্রয়োজন আছে। মূল মহাভারতপ্রণেতা অন্তর্গে বড় রসিক নহেন—কৃষ্ণ আলৌকিক ঘটনা কিছুই বলিলেন না। সে অভাব এখন প্রিত হইতে চলিল। বৈশস্পায়ন বলিডেছেন,— "মহাৰল পরাক্ষান্ধ জরাসন্ধ গিরিফোণী মধ্যে থাকিয়া ক্ষেত্র বধার্থে এক বৃহৎ গদা একোনপত বার 
মূর্ণার্মান করিয়া নিক্ষেপ করিল। গদা মধুরান্থিত অভুত কর্মাঠ বাস্থ্যেবের একোনশত বোজন অভবে
পতিত হইল। পৌরগণ ক্লক্ষসমীপে গদাপতনের বিষয় নিবেদন করিল। তদবধি সেই মধুরার সমীপন্তর্মী
স্থান গদাবসান নামে বিধ্যাত হইল।"

এখনও বদি কোন পাঠকের বিবাস থাকে যে, বর্তমান জনাসভ্বধ-প্রকাধ্যারের সমুদার আগই মূল মহাছারতের অন্তর্গত এবং একব্যক্তি প্রাণীত, এবং কুজাদি বথার্থ ই হলবেশে গিরিবজে আনিয়াছিলেন, তবে তাঁহাকে অছুরোধ করি হিন্দুদিগের পুরারণতিহাস
মধ্যে ঐতিহাসিক তত্ত্বের অভুসদ্ধান পরিত্যাগ করিয়া অক্ত শাবের আলোচনার প্রবৃত্ত ইউন। এদিগে কিছু হইবে না।

অভংপর, জরাসন্ধবধের অবশিষ্ঠ কথাগুলি বলিয়া এ পর্ব্বাধ্যায়ের উপসংহার করিব; সে সকল খুব সোজা কথা।

জরাসন্ধ যুদ্ধার্থ ভীমকে মনোনীত করিলে, জরাসন্ধ "যশ্বী ব্রাহ্মণ কর্ত্তক কৃত-অন্তায়ন হইয়া ক্ষত্রধর্মান্থসারে বর্ম ও কিরীট পরিত্যাগ পূর্বক" যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলেন। "তখন যাবতীয় পূরবাসী ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য শুদ্ধ বনিতা ও বৃদ্ধগণ তাঁহাদের সংগ্রাম দেখিতে তথায় উপস্থিত হইলেন। যুদ্ধক্ষেত্র জনতা দ্বারা সমাকীর্ণ হইল।" "চতুর্দ্দশ দিবস যুদ্ধ হইল।" (যদি সত্য হয়, বোধ হয় তবে মধ্যে মধ্যে অবকাশমত যুদ্ধ হইত) চতুর্দ্দশ দিবসে "বাম্পদেব জরাসন্ধকে ক্লান্ত দেখিয়া ভীমকর্মা ভীমসেনকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন, হে কৌন্তের। ক্লান্ত শত্রুকে পীড়ন করা উচিত নহে; অধিকতর পীড়ামান হইলে জীবন পরিত্যাগ করে। অতএব ইনি তোমার পীড়নীয় নহেন। হে ভরতর্বভ, ইহার সহিত্ব বাছ্যুদ্ধ কর।" (অর্থাৎ যে শত্রুকে ধর্মাতঃ বধ করিতে হইবে, তাহাকেও পীড়ন কর্মব্য নহে।) ভীম জরাসন্ধকে পীড়ন করিয়াই বধ করিলেন। ভীমের ধর্মজ্ঞান কৃষ্ণের তুল্য হইতে পারে না।

তথন কৃষ্ণাৰ্জ্ন ও ভীম কারাবদ্ধ মহীপালগণকে বিমৃক্ত করিলেন। তাহাই জরাসদ্ধবধের একমাত্র উদ্দেশ্য। অতএব রাজগণকে মৃক্ত করিয়া আর কিছুই করিলেন না, দেশে চলিয়া গোলেন। তাঁহারা Annexationist ছিলেন না—পিতার অপরাধে পুত্রের রাজ্য অপহরণ করিতেন না, তাঁহারা জরাসদ্ধকে বিনষ্ট করিয়া জরাসদ্ধপুত্র সহদেবকে রাজ্যে অভিষিক্ত করিলেন। সহদেব কিছু নজর দিল, তাহা গ্রহণ করিলেন। কারামুক্ত রাজগণ কৃষ্ণকে জিজ্ঞাসা করিলেন,

"একণে এই ভূত্যদিগকে কি করিতে হইতে কল্পমতি কলন।"
ক্রিফ উাহাদিগকৈ কহিলেন,

"রাজা ব্রিটির রাজত্য যক্ত করিতে অভিলাষ করিয়াছেন, আপনারা দেই সামাজ্য-চিকীর্ থাসিকের সাহায্য করেন, ইহাই প্রার্থনা।"

ুর্থিষ্টিরকে কেন্দ্রন্থিত করিয়া ধর্মরাজ্য সংস্থাপন করা, কৃষ্ণের এক্ষণে জীবনের উদ্দেশ্য। অভএব প্রতি পদে তিনি তাহার উদ্যোগ করিতেছেন।

এই জরাসন্ধবধে কৃষ্ণচরিত্রের বিশেষ মহিমা প্রকাশমান—কিন্তু পরবর্তী লেখক-দিগের দৌরান্ম্যে ইহা বড় জটিল হইয়া পড়িয়াছে। ইহার পর শিশুপালবধ। সেখানে আরও গওগোল।

### নবম পরিচেছদ

#### অর্ঘাভিহরণ

যুধিন্তিরের রাজস্য় যজ্ঞ আরম্ভ হইল। নানাদিক্দেশ হইতে আগত রাজগণ, ঝিবিগণ, এবং অক্সান্ত শ্রেণীর লোকে রাজধানী পুরিয়া গেল। এই বৃহৎ কার্য্যের স্থানির্বাহ জন্ম পাণ্ডবেরা আত্মীয়বর্গকে বিশেষ বিশেষ কার্য্যে নিযুক্ত করিলেন। ছংশাসন ভোজ্য জবেয়র তত্তাবধানে, সঞ্জয় পরিচর্য্যায়, কুপাচার্য্য রত্তরক্ষায় ও দক্ষিণাদানে, ছর্য্যোধন উপায়নশ্রতিরাহে, ইত্যাদি রূপে সকলকেই নিযুক্ত করিলেন। শ্রীকৃষ্ণ কোন্ কার্য্যে নিযুক্ত ইতলেন। ছংশাসনাদির নিয়োগের সঙ্গে শ্রীকৃষ্ণের নিয়োগের কথাও লোখা আছে। তিনি ব্রাক্ষণগণের পাদপ্রকালনে নিযুক্ত হউলেন।

কথাটা বুঝা গেল না। প্রীকৃষ্ণ কেন এই ভ্ত্যোপযোগী কার্য্যে নিযুক্ত হইয়া-ছিলেন? তাঁহার যোগ্য কি আর কোন ভাল কাজ ছিল না? না, বাহ্মণের পা ধোয়াই বড় মহৎ কাজ? তাঁহাকে আদর্শপুরুষ বলিয়া গ্রহণ করিয়া কি পাচক ব্রাহ্মণঠাকুরদিণের পদপ্রকালন করিয়া বেড়াইতে হইবে? যদি ডাই হুয়, তবে তিনি আদর্শপুরুষ নহেন, ইছা আমরা মুক্তকঠে বলিব।

কথাটার অনেক রকম ব্যাখ্যা করা যাইতে পারে। ব্রাহ্মণগণের প্রচারিত এবং এখনকার প্রচলিত ব্যাখ্যা এই যে, জীকৃষ্ণ ব্রাহ্মণগণের গৌরব বাড়াইবার জন্মই সকল কার্য্য পরিত্যাগ করিয়া এইটিতে আপনাকে নিযুক্ত করিয়াছিলেন। এ ব্যাখ্যা অভি অপ্রক্ষের বলিয়া আমাদিগের বোধ হয়। জীকৃষ্ণ অক্সান্ত ক্ষরিদিগের ক্ষায় ব্রাক্ষণকে যথাযোগ্য সম্মান করিজেন বর্তে, কিন্তু তাঁহাকে কোথাও ব্রান্ধণের গৌরব প্রচারের ক্ষন্ত বিশেষ ব্যক্ত দেখি না। বরং অনেক স্থানে তাঁহাকে বিপরীত পথ অবলম্বন করিতে দেখি ন যদি বনপর্কে ত্র্বাসার আতিথ্য বৃত্তান্তটা মৌলিক মহাভারতের অন্তর্গত বিবেচনা করা যায়, তাহা হইলে ব্রিতে হইবে যে, তিনি রকম সকম করিয়া ব্রাহ্মণঠাকুরদিগকে পাণ্ডবদিগের আপ্রাম হইতে অন্ধিচক্র প্রদান করিয়াছিলেন। তিনি ঘোরতের সাম্যবাদী। গীতোক্ত ধর্ম যদি কুকোক্ত ধর্ম হয়, তবে

বিজ্ঞাবিনয়সম্পন্নে ব্রাহ্মণে গবি হস্তিনি। শুনি চৈব খণাকে চ পণ্ডিভাঃ সমদর্শিনঃ॥ ৫॥ ১৭

তাঁহার মতে রাহ্মণে, গোরুতে, হাতিতে, কুকুরে ও চণ্ডালে সমান দেখিতে হইবে। তাহা হইলে ইহা অসম্ভব যে, তিনি রাহ্মণের গৌরব বৃদ্ধির জন্ম তাঁহাদের পদপ্রকালনে নিযুক্ত হইবেন।

কেহ কেহ বলিতে পারেন, কৃষ্ণ যখন আদর্শ পুরুষ, তথন বিনয়ের আদর্শ দেখাইবার জন্মই এই ভূত্যকার্য্যের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন। জিজ্ঞান্ত, তবে কেবল আন্ধানের পাদপ্রকালনেই নিযুক্ত কেন ? বয়োর্দ্ধ ক্ষত্রিয়গণেরও পাদপ্রকালনে নিযুক্ত নছেন কেন ? আর ইহাও বক্তব্য যে, এইরূপ বিনয়কে আমরা আদর্শ বিনয় বলিতে পারি না। এটা বিনয়ের বড়াই।

অত্যে বলিতে পারেন যে, কৃষ্ণচরিত্র সময়োপযোগী। সে সময়ে ব্রাহ্মণগণের প্রতি ভক্তি বড় প্রবল ছিল; কৃষ্ণ ধূর্ত, পশার করিবার জন্ম এইরূপ অলৌকিক ব্রহ্মভক্তি দেখাইতেছিলেন।

আমি বলি, এই শ্লোকটি প্রক্রিপ্ত। কেন না, আমরা এই শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ের অক্স অধ্যায়ে (চৌয়ায়িশে) দেখিতে পাই যে, কৃষ্ণ ব্রাহ্মণগণের পাদপ্রকালনে নিযুক্ত না থাকিয়া, তিনি ক্ষত্রিয়েচিত ও বীরোচিত কার্যান্তরে নিযুক্ত ছিলেন। তথায় লিখিত আছে, "মহাবাছ বাহ্মদেব শহা, চক্রে ও গদা ধারণ পূর্বক সমাপন পর্যান্ত ঐ যজ্ঞ রক্ষা করিয়াছিলেন।" হয়ত ছইটা কথাই প্রক্রিপ্ত। আমরা এ পরিচ্ছেদে এ কথার বেশী আন্দোলন আবশ্যক বিবেচনা করি না। কথাটা তেমন গুরুতর কথা নয়। কৃষ্ণচরিত্র সম্বন্ধে মহাভারতীয় উক্তি অনেক সময়েই পরস্পার অসক্ষত, ইহা দেখাইবার ক্ষন্তই এতটা বিলিলাম। নানা হাতের কাল্ক বলিয়া এত অসক্ষতি।

এই রাজস্য যজের মহাসভায় কৃষ্ণ কর্তৃক শিশুপাল নামে প্রবল পরাক্রান্ত মহারাজা
নিহত হয়ে। পাতবদিগের সংলেষ মাত্রে থাকিয়া কৃষ্ণের এই এক মাত্র অন্ত ধারণ
বলিলেও হয়। থাতবদাহের যুদ্ধটা আমরা বড় মৌলিক বলিয়া ধরি নাই, ইহা পাঠকের
শারণ থাকিতে পারে।

শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়ে একটা গুরুতর ঐতিহাসিক তথু নিহিত আছে। বলিতে গেলে, তেমন গুরুতর ঐতিহাসিক তথু মহাভারতের আর কোণাও নাই। আমরা দেখিয়াছি যে, জরাসন্ধবধের পূর্বের, কৃষ্ণ কোণাও মৌলিক মহাভারতে, দেবতা বা ঈশ্বরাবভার-ম্বরূপ অভিহিত বা শাহৃত নকেন। জরাসন্ধবধে, লে কণাটা অমনি অফুট রকম আছে। এই শিশুপালবধেই প্রথম কুবের সমসাময়িক লোক কর্তৃক তিনি জগদীশ্বর বলিয়া শীকৃত। এখানে কুক্ষবংশের তাংকালিক নেতা ভীষ্ট এই মতের প্রচারকর্তা।

প্রথমানে ক্রীছিছালিক সুল প্রান্তা এই বে যখন দেখিয়াছি যে কৃষ্ণ তাঁহার জীবনের প্রথমানে ক্রীয়ারতার বলিয়া স্থীকৃত নহেন, তথনজানিতে হইবে, কোন্ সময়ে তিনি প্রথম দিখার বলিয়া স্থীকৃত হইলাছিলেন। দেখিতে পাই বটে যে এই শিশুপালবধে, এবং তৎপরবর্তী মহাভারতের অস্তাস্থ্য অংশে তিনি ঈশ্বর বলিয়া স্থীকৃত হইতেছেন। কিন্তু এমন হইতে পারে যে, শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায় এবং সেই সেই অংশ প্রক্রিট। এ প্রশ্নের উত্তরে কোন্ পক্ষ অবলম্বনীয়।

এ কথার আমরা এক্ষণে কোন উত্তর দিব না। ভরসা করি ক্রমশঃ উত্তর আপনিই পরিক্ষৃট হইবে। তবে ইহা বক্তব্য যে, শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায়, যদি মৌলিক মহাভারতের অংশ হয়, তবে এমন বিবেচনা করা যাইতে পারে যে, এই সময়েই কৃষ্ণ ঈশ্বরত্বে প্রতিষ্ঠিত হইতেছিলেন। এবং এ বিষয়ে তাঁহার স্বপক্ষ বিপক্ষ ছই পক্ষ ছিল। তাঁহার পক্ষীয়িদগের প্রধান ভীয়, এবং পাশুবেরা। তাঁহার বিপক্ষদিগের এক জন নেতা শিশুপাল। শিশুপালব্ধ বৃত্তান্তের ছূল মর্ম্ম এই যে, ভীয়াদি সেই সভামধ্যে কৃষ্ণের প্রাধান্ত স্থাপনের চেষ্টা পান। শিশুপাল তাহার বিরোধী হন। তাহাতে তুমূল বিবাদের যোগাড় হইয়া উঠে। তথন কৃষ্ণ শিশুপালকে নিহত করেন, তাহাতে সব গোল মিটিয়া যায়। যজের বিল্প বিনষ্ট হইলে, যজ্ঞ নির্বিষ্মে নির্বহাহ হয়।

এ সকল কথার ভিতর যথার্থ ঐতিহাসিকতা কিছুমাত্র আছে কি না তাহার মীমাংসার পূর্ব্বে বৃঝিতে হয় যে, এই শিশুপালবধ-পর্বাধ্যায় মৌলিক কি না ? এ কথাটার উত্তর বড় সহজ নহে। শিশুপালবধের সজে মহাভারতের ছুল ঘটনাগুলির কোন বিশেষ সঙ্গল আছে, এমন কথা বলা যায় না। কিন্তু তা না থাকিলেই যে প্রক্রিপ্ত বলিতে হইবে, এমন নহে। ইহা সভ্য বটে যে, ইতিপুর্বের অনেক স্থানে শিশুপাল নামে প্রবল্গ পরাক্রাপ্ত এক জন রাজার কথা দেখিতে পাই। পরভাগে দেখি, তিনি নাই। মধ্যেই তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল। পাশুব সভায় কৃষ্ণের হস্তে তাঁহার মৃত্যু হইয়াছিল, ইহার বিরোধী কোন কথা পাই না। অমুক্রেমণিকাধ্যায়ে এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে শিশুপালবধের কথা আছে। আর রচনাপ্রণালী দেখিলেও শিশুপালবধ-পর্ব্বাধ্যায়কে মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়াই বোধ হয় বটে। মৌলিক মহাভারতের আর কয়টি অংশের স্থায়, নাটকাংশে ইহার বিশেষ উৎকর্ষ আছে। অভএব ইহাকে অমৌলিক বলিয়া একেবারে পরিত্যাগ করিছে পারিভেছি না।

ভা না পারি, কিন্তু ইহাও স্পষ্ট বোধ হয় যে, যেমন ক্সরাসন্ধ্যথ-পর্বাধ্যায়ে ছুই হাভের কারিগরি দেখিয়াছি, ইহাতেও সেই রকম। বরং জরাসন্ধ্যথের অপেক্ষা সে বৈচিত্র্য শিশুপালবধে বেশী। অতএব আমি এই সিদ্ধান্ত করিতে বাধ্য যে, শিশুপালবধ স্থুলতঃ মৌলিক বটে, কিন্তু ইহাতে দ্বিতীয় স্তরের কবির বা অন্ত পরবর্ত্তী লেখকের অনেক হাত আছে।

এক্ষণে শিশুপালবধ বৃত্তান্ত সবিস্তারে বলিব।

আজিকার দিনেও আমাদিগের দেশে একটি প্রথা প্রচলিত আছে যে, কোন সম্ভ্রাস্ত ব্যক্তির বাড়ীতে সভা হইলে সভাস্থ সর্বপ্রধান ব্যক্তিকে প্রকৃচন্দন দেওয়া হইয়া থাকে। ইহাকে "নালাচন্দন" বলে। ইহা এখন পাত্রের গুণ দেখিয়া দেওয়া হয় না, বংশমর্যাদা দেখিয়া দেওয়া হয়। কুলীনের বাড়ীতে গোষ্ঠীপতিকেই মালাচন্দন দেওয়া হয়। কেন না, কুলীনের কাছে গোষ্ঠীপতি বংশই বড় মাছা। কুঞ্জের সময়ে প্রথাটা একটু ভিন্ন প্রকার ছিল। সভাস্থ সর্বপ্রধান ব্যক্তিকে অর্থ প্রদান করিতে হইত। বংশমর্যাদা দেখিয়া দেওয়া হইত না, পাত্রের নিজের গুণ দেখিয়া দেওয়া হইত

যুধিষ্টিরের সভায় অর্থ দিতে হইবে—কে ইহার উপযুক্ত পাত্র ? ভারতবর্ষীয় সমস্ত রাজগণ সভাস্থ হইয়াছেন, ইহার মধ্যে সর্ব্বশ্রেষ্ঠ কে ? এই কথা বিচার্য্য। ভীম বলিলেন, "কৃষ্ণই সর্ব্বশ্রেষ্ঠ। ইহাকে অর্থ প্রদান কর।"

প্রথম যখন এই কথা বলেন, তখন ভীল্ন যে কৃষ্ণকৈ দেবতা বিবেচনাতেই সর্বশ্রেষ্ঠ স্থির করিয়াছিলেন, এমন ভাব কিছুই প্রকাশ নাই। কৃষ্ণ "ভেদ্ধ: বল ও পরাক্রম বিষয়ে ক্ষা প্রিয়াই উন্নেধি করিছে করিছে বলিলেন। পর্কণে হব করিয়গালে তেওঁ এই জন্তই করি বিভে বলিলেন। এবানে বেখা মাইডেছে তীম করেন সময়দ্বিভাই বেশিকেছেন।

প্রতিষ্ঠানে কৃষ্ণকে অর্থ প্রদেষ হইল। তিনিও তাহা প্রহণ করিলেন। ইছা
শিশুপালের অসম্ভ হইল। শিশুপাল ভীম, কৃষ্ণ ও পাওবদিগকে এককালীন কিয়ারার
করিয়া যে বজ্জা করিলেন, বিলাতে পালে মেন্ট মহাসভায় উহা উক্ত হইলে উচ্ছিত দরে
বিকাইও। তাঁহার বজ্জার প্রথম ভাগে তিনি যাহা বলিলেন, তাঁহার বাগ্মিতা বজ্ বিভার
অথচ তার। কৃষ্ণ রাজা নহেন, তবে এত রাজা থাকিতে তিনি অর্থ পান কেন? যদি
ভ্বির বলিয়া তাঁহার পূজা করিয়া থাক, তবে তাঁর বাপ বাস্থদেবকে পূজা করিলে না কেন?
তিনি তোমাদের আত্মীয় এবং প্রিয়চিকীর্ম্ বলিয়া কি তাঁর পূজা করিয়াছ ? বাঙ্কর ক্রপদ
থাকিতে তাঁকে কেন? কৃষ্ণকে আচার্যা দ মনে করিয়াছ ? গ্রোণাচার্য্য থাকিতে কৃষ্ণের
অর্চনা কেন? ঋতিক্ বলিয়া কি তাঁহাকে অর্থ দাও ? বেদব্যাস থাকিতে কৃষ্ণ কেন ? প্

মহারাজ শিশুপাল কথা কহিতে কহিতে অক্যান্ত বাগ্মীর স্থায় গরম হইরা উঠিলেন, তখন লজিক ছাড়িয়া রেটরিকে উঠিলেন, বিচার ছাড়িয়া দিয়া গালি দিতে আরম্ভ করিলেন। পাণ্ডবিদিগকে ছাড়িয়া কৃষ্ণকে ধরিলেন। অলঙ্কারশান্ত বিলক্ষণ বৃঝিতেন,—প্রথমে "প্রিয়চিকীযুঁ" "অপ্রাপ্তলক্ষণ" ইত্যাদি চুট্কিতে ধরিয়া, শেষ "ধর্মভ্রন্ত" "ত্রাম্বা" প্রভৃতি বড় বড় গালিতে উঠিলেন। পরিশেষে Climax—কৃষ্ণ ঘৃতভোজী কৃর্ব, দারপরিগ্রহকারী ক্লীব, ф ইত্যাদি। গালির একশেষ করিলেন।

শুনিয়া, ক্ষমাগুণের পরমাধার, পরমযোগী আদর্শ পুরুষ কোন উত্তর করিলেন না। কৃষ্ণের এমন শক্তি ছিল যে, তদ্দণ্ডেই তিনি, শিশুপালকে বিনষ্ট করিতে সক্ষম—পরবর্ত্তী ঘটনায় পাঠক তাহা জানিবেন। কৃষ্ণেও কখন যে এরপ পরুষবচনে তিরস্কৃত হইয়াছিলেন, এমন দেখা যায় না। তথাপি তিনি এ তিরস্কারে ক্রাফেপও করিলেন না। ইউরোপীয়দিগের মত ডাকিয়া বলিলেন না, "শিশুপাল! ক্ষমা বড়ধর্ম, আমি তোমায় ক্ষমা করিলাম।" নীরবে শক্রকে ক্ষমা করিলেন।

<sup>🄹</sup> কৃষ্ণ, অভিমন্ত্রা, সাত্যকি অভৃতি মহারধীর, এবং কলাপি বসং অঞ্জুনেরও বৃদ্ধবিভার আচাধ্য।

<sup>🕇</sup> অতএৰ কৃষ্ণ বিখ্যাত বেদজ, ইহা শীকৃত ছইল।

<sup>🛊</sup> कुक অনপত্য নহেন—ভবে ইজিরপরারণ ব্যক্তিরা বিভেজিরকে এইরপ রালি দের।

ক্ষিত্র ক্ষিত্র বাহত নাকান ক্ষেত্র ক্ষেত্র ক্ষেত্র ক্ষেত্র ক্ষিত্র বিশেষ ক্ষেত্র ক্ষিত্র বিশেষ ক্ষেত্র ক্ষেত

তিখন কুরুব্দ ভীয়, সদর্থফুক বাক্যপরত্পরায়, কেন জিনি কৃষ্ণের অর্চনার পরামর্শ দিয়াছেন, তাহার কৈকিয়ং দিতে লাগিলেন। আমরা সেই বাক্যগুলির সারভাগ উদ্ধৃত করিতেছি, কিন্তু ভাহার ভিতর একটা রহস্ত আছে, আগে দেখাইয়া দিই। কতকগুলি বাক্যের ভাংপর্য্য এই যে, আর সকল মহয়ের বিশেষতঃ ক্ষত্রিয়ের যে সকল গুণ থাকে, দৈ সকল গুণে কৃষ্ণ সর্ব্বপ্রেষ্ঠ। এই জন্ম তিনি অর্থের যোগ্য। আবার তারই মাঝে কতকগুলি কথা আছে, তাহাতে ভীয় বলিতেছেন যে, কৃষ্ণ স্বয়ং জগদীশ্বর, এই জন্ম কৃষ্ণ সকলের অর্চনীয়। আমরা ছই রকম পৃথক্ পৃথক্ দেখাইতেছি, পাঠক ভাহার প্রস্কৃত তাংপর্য ব্রিতে চেষ্টা করন। ভীয় বলিলেন,

"এই মহতী নৃপদভায় একজন মহীপালও দৃষ্ট হয় না, যাহাকে রুফ তেজোবলে পরাজ্য করেন নাই ৷" এ গেল মহুস্তাবাদ—তার প্রেই দেবছবাদ—

"অচ্যত কেবল আমাদিণের অর্চনীয় এমত নহে, সেই মহাভূজ তিলোকীর পূজনীয়। তিনি ষুদ্ধে অসংখ্য ক্ষত্রিয়বর্গের প্রাজয় ক্রিয়াছেন, এবং অধ্ও ব্রহ্মাও তাঁহাতেই প্রতিষ্টিত রহিয়াছে।"

পুনশ্চ, মহুয়াত্ব---

"কৃষ্ণ জ্মিয়া অবধি যে দকল কাৰ্য্য ক্রিয়াছেন, লোকে মংদরিধানে পুন: পুন: তৎসম্বায় কীর্ত্তন ক্রিয়াছে। তিনি:অত্যন্ত বালক হইলেও আমরা তাঁহার পরীকা করিয়া থাকি। ক্লক্ষের শৌর্য্য, বীর্য্য, কীর্ভি ও বিজয় প্রভৃতি সমন্ত পরিজ্ঞাত হইয়া"—

शद्य, मद्र मद्र (प्रवस्ताप.

"সেই ভৃতত্মথাবহ জগদচ্চিত অচ্যতের পূজা বিধান চরিয়াছি।"

পুনশ্চ, মহুগ্রছ, পরিষ্কার রকম—

"ক্ষের প্জাতা বিষয়ে ঘূটা হেতু আছে; তিনি নিখিল বেদবেদাল পারদর্শী ও সমধিক বলশালী। ফলত: মনুস্তালোকে তাদৃশ বলবান্ এবং বেদবেদালসম্পন্ন বিতীয় ব্যক্তি প্রত্যক্ষ হওয়া ফুক্ঠিন। দান, দাক্ষা, শ্রুত, শৌর্যা, লক্ষা, কীর্তি, বৃদ্ধি, বিনয়, অমুপম খ্রী, ধৈর্যা ও সন্তোষ প্রভৃতি সম্নায় গুণাবলি কৃষ্ণে নিয়ত বিরাজিত বহিয়াছে। অতএব সেই সর্ব্ধগুণসম্পন্ন আচার্যা, পিতা, ও গুরু স্কুণ পূজার্হ কুকের আঁতি ক্রমা প্রদর্শন ভোমাদের সর্কতোভাবে কর্তবা। তিনি ঋত্বিক, গুরু, সম্বনী, প্লাভক, রাজা, এবং প্রিরণার। এই নিমিত্ত অচ্যুত্ত অচিত হইয়াছেন।"\*

পুনশ্চ দেবৰবাদ,

শ্বন্ধই এই চরাচর বিখের স্টি-ছিতি-প্রসম্বর্জা, তিনিই অব্যক্তপ্রকৃতি, সনাতন, কর্জা, এবং সর্বভ্রের অধীখন, স্তরাং পরম প্রনীয়, তাহাতে আঁর সন্দেহ কি । বৃদ্ধি, মন, মহন্ত, পৃথিব্যাদি পঞ্জুত, সম্পাহই একমাত্র ক্ষেত্র প্রতিষ্ঠিত আছে। চন্দ্র, স্ব্রা, প্রহ, নক্ষত্র, দিক্বিদিক্ সম্পাহই একমাত্র ক্ষেত্র প্রতিষ্ঠিত আছে। ইত্যাদি।"

ভীম বলিয়াছেন, কৃষ্ণের পূজার হইটি কারণ (১) যিনি বলে সর্ব্যঞ্জের্চ, (২) তাঁহার তুল্য বেদবেদাঙ্গপারদর্শী কেই নহে। অনিতায় পরাক্রমের প্রমাণ এই প্রছে অনেক দেওয়া গিয়াছে। কৃষ্ণের অনিতায় বেদজ্ঞতার প্রমাণ গীতা। যাহা আমরা জগবদলীতা বলিয়া পাঠ করি, তাহা কৃষ্ণ-প্রণীত নহে। উহা বাস-প্রণীত বলিয়া খ্যাত—

"বৈয়াসিকা সংহিতা" নামে পরিচিত। উহার প্রণেতা ব্যাসই হউন আর যেই হউন, তিনি ঠিক কৃষ্ণের মুখের কথাগুলি নোট করিয়া রাখিয়া ঐ প্রন্থ সঙ্কলন করেন নাই। উহাকে মৌলিক মহাভারতের অংশ বলিয়াও আমার বোধ হয় না। কিন্তু গীতা কৃষ্ণের ধর্মমতের সঙ্কলন, ইহা আমার বিশ্বাস। তাঁহার মতাবলম্বী কোন মনীয়ী কর্তৃক উহা এই আকারে সঙ্কলিত, এবং মহাজারতে প্রক্রিপ্ত হইয়া প্রচারিত হইয়াছে, ইহাই সঙ্গত বলিয়া বোধ হয়। এখন বলিবার কথা এই যে, গীতোক্ত ধর্ম ঘাঁহার প্রণীত, তিনি স্পষ্টতই অন্নিতীয় বেদবিৎ পণ্ডিত ছিলেন। ধর্ম সম্বন্ধে তিনি বেদকে সর্ব্বোচ্চ হানে বনাইতেন না—কথন বা বেদের একট্ একট্ নিন্দা করিতেন। কিন্তু তথাপি অন্বিতীয় বেদজ্ঞ বাতীত অক্সের নারা গীতোক্ত ধর্ম প্রণীত হয় নাই, ইহা যে গীতা ও বেদ উভয়ই অধ্যয়ন করে, সে অনায়াসেই বৃথিতে পারে।

যিনি এইরপ, পরাক্রমে ও পাণ্ডিত্যে, বীর্য্যে ও নিক্ষায়, কর্মে ও জ্ঞানে, নীতিতে ও ধর্মে, দয়ায় ও ক্ষমার, তুল্য রূপেই সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনিই আদর্শ পুরুষ।

কাশ্রম অব্যাহে বাহা বনিয়ছি—অনুশীননবর্শের চরমাদর্শ শ্রীকৃক, এই জীগ্রোজিতে ভারা পরিষ্ণুত হইতেছে।

## म्भूम भतिरुक्ष

## শিতশালবধ

ভীম কথা সমাপ্ত করিয়া, শিশুপালকে নিভান্ত অবজ্ঞা করিয়া বলিলেন, "যদি ক্লেক্স পুজা শিশুপালের নিভান্ত অসহা বোধ হইয়া থাকে, ভবে তাঁহার বেরূপ অভিক্লচি হয়, করুন।" অর্থাৎ "ভাল না লাগে, উঠিয়া যাও।"

পরে মহাভারত হইতে উদ্ধৃত করিতেছি:—

"কৃষ্ণ অচিত ইইলেন দেখিয়া খুনীখনামা এক মহাবল পরাক্রান্ত বীরপুক্ষ ক্রোধে কপাবিভকলেবর ও আরক্তনের ইইয়া সকল রাজগণকে সংঘাধন পূর্ব্ধক কহিলেন, 'আমি পূর্ব্ধে দেনাপতি ছিলাম, স্প্রতি বাদব ও পাওবক্লের সম্লোম্গন করিবার নিমিত্ত অন্তই সমর্লাগরে আবসাহন করিব।' চেলিয়াল শিতপাল, মহীপালগণের অবিচলিত উৎসাহ সম্পানে প্রোৎসাহিত হইয়া যক্তের ব্যাঘাত ক্রান্তবার নিমিত্ত তাহালিপের সহিত মন্ত্রণা করিতে লাগিলেন, যাহাতে ব্ধিটিবের অভিবেক এবং ক্লেন্তর পূজা না হয়, তাহা ক্রামানিগের সর্বতোভাবে কর্তব্য। রাজারা নির্বেদ প্রবৃক্ত ক্রোধপরব্য হইয়া মন্ত্রণা করিতেহেন, দেখিয়া ক্রক স্পান্তই ব্বিতে পারিলেন, যে তাহারা মুদ্ধার্থ পরামর্শ করিতেহেন।"

রাজা যুধিষ্টির সাগরসদৃশ রাজমগুলকে রোমপ্রচলিত দেখিয়া প্রাজ্ঞতম পিতামহ ভীমকে সংসাধন করিয়া কহিতে লাগিলেন, "হে পিতামহ। এই মহান্ রাজসমূজ সংক্ষোভিত হইয়া উঠিয়াছে, একণে যাহা কর্ত্তব্য হয়, অনুমতি কঞ্চন।"

শিশুপালবধের ইহাই যথার্থ কারণ। শিশুপালকে বধ না করিলে তিনি রাজ্পণের সহিত মিলিত হইয়া যজ্ঞ নষ্ট করিতেন।

শিশুপাল আবার ভীমকে ও কৃষ্ণকে কতকগুলা গালিগালাব্ধ করিলেন।

ভীম্মকে ও কৃষ্ণকৈ এবারেও শিশুপাল বড় বেলি গালি দিলেন। "ছুরাদ্ধা" "যাহাকে বালকেও ঘৃণা করে," "গোপাল," "দাস" ইত্যাদি। পরম যোগী ঞীকৃষ্ণ পুনর্বার ভাহাকে ক্মা করিয়া নীরব হইয়া রহিলেন। কৃষ্ণ যেমন বলের আদর্শ, ক্মার তেমনি আদর্শ। ভীম প্রথমে কিছু বলিলেন না, কিন্ত ভীম অত্যন্ত কুদ্ধ হইয়া শিশুপালকে আক্রমণ করিবার জন্ম উথিত হইলেন। ভীম তাঁহাকে নিরন্ত করিয়া শিশুপালের পূর্ববৃদ্ধান্ত ভাঁহাকে শুনাইতে লাগিলেন। এই বৃত্তান্ত অভ্যন্ত অসম্ভব, অনৈস্গিক ও অবিশাসযোগ্য। সে কথা এই—

ক্ষেত্রত শিশুপালে আরও কিছু বকাবকি হইল। ভীম বলিলেন, "শিশুপাল ক্ষেত্রত ডেক্কেই ডেক্কেই। তিনি এখনই শিশুপালের ডেক্কোহরণ করিবেন।" শিশুপাল অলিয়া উঠিয়া ভীমকে অনেক গালাগালি দিয়া শেষে বলিল, "ভোমার জীবন এই ভূপালগণের অন্ধর্মাধীন, ইহারা মনে করিলেই ভোমার প্রাণসংহার করিতে পারেন।" ভীম তখনকার ক্ষত্রিয়দিগের মধ্যে শ্রেষ্ঠ যোদ্ধা—ভিনি বলিলেন, "আমি ইহাদিগকে ভূগজুল্য বোধ করি না।" শুনিয়া সমবেত রাজমগুলী গশ্জিয়া উঠিয়া বলিল, "এই ভীমকে পশুবং বধ কর অথবা প্রদীপ্ত হুভাশনে দক্ষ কর।" ভীম উন্তর করিলেন, "যা হয় কর, আমি এই ভোমাদের মন্তকে পদার্পন করিলাম।"

বুড়াকে জোরেও আঁটিবার যো নাই, বিচারেও আঁটিবার যো নাই। ভীম তখন রাজগণকে মীমাংদার সহজ উপায়টা দেখাইয়া দিলেন। তিনি যাহা বলিলেন, তাহার স্থূল মর্ম্ম এই;—"ভাল, কৃষ্ণের পূজা করিয়াছি বলিয়া তোমরা গোল করিতেছ; তাঁহার শ্রেষ্ঠছ মানিতেছ না। গোলে কাজ কি, তিনি ত সম্মুখেই আছেন—একবার পরীক্ষা করিয়া দেখ না ? বাঁহার মরণ কণ্ডতি থাকে, তিনি একবার কৃষ্ণকে যুদ্ধে আহ্বান করিয়া দেখুন না ?"

শুনিয়া কি শিশুপাল চুপ করিয়া থাকিতে পারে ? শিশুপাল কৃষ্ণকৈ ডাকিয়া বলিল, "আইস, সংগ্রাম কর, ভোমাকে যুদ্ধে আহ্বান করিতেছি।"

এখন, কৃষ্ণ প্রথম কথা কহিলেন। কিন্তু শিশুপালের সঙ্গে নহে। ক্ষত্রিয় হইয়া কৃষ্ণ যুদ্ধে আহুত হইয়াছেন, আর যুদ্ধে বিমুখ হইবার পথ রহিল না; এবং যুদ্ধেরও ধর্মতঃ প্রয়োজন ছিল। তখন সভাস্থ সকলকে সম্বোধন করিয়া শিশুপালকৃত পূর্ব্বাপরাধ সকল একটি একটি করিয়া বিবৃত করিলেন। তার পর বলিলেন, "এত দিন ক্ষমা করিয়াছি। আজ ক্ষমা করিব না।"

এই কৃষ্ণোজি মধ্যে এমন কথা আছে যে, তিনি পিতৃষ্পার অনুরোধেই তাহার এত অপরাধ ক্ষমা করিয়াছেন। ইতিপুর্বেই যাহা বলিয়াছি, তাহা স্মরণ করিয়া হয়ত পাঠক জিজ্ঞাপা করিবেন, এ কথাটাও প্রক্ষিপ্ত ? আমাদের উত্তর এই যে, ইহা প্রক্ষিপ্ত হইলেও হইতে পারে, কিছু প্রক্ষিপ্ত বিবেচনা করিবার কোন প্রয়োজন দেখি না। ইহাতে অনৈস্থিকতা কিছুই নাই; বরং ইহা বিশেষরূপে স্বাভাবিক ও সম্ভব। ছেলে ছ্রম্ব, কৃষ্ণাম্বেই, কৃষ্ণাম্বেই, মনে করিলে শিশুপালকে মাছির মত টিপিয়া মারিতে পারেন, এমন ক্ষর্যায় পিলী যে প্রাতৃপুত্রকে অনুরোধ করিবেন, ইহা খুব সম্ভব। ক্ষমাপরায়ণ কৃষ্ণ শিশুপালকে নিজ্ গণেই ক্ষমা করিলেও পিলীর অনুরোধ স্মরণ রাখিবেন, ইহাও খুব

সম্ভব। আর পিতৃষদার পুত্রকে বধ করা আপাততঃ নিন্দনীয় কার্য্য, কৃষ্ণ পিসীর খাতির কিছুই করিলেন না, এ কথাটা উঠিতেও পারিত। সে কথার একটা কৈফিয়ৎ দেওয়া চাই। এ জন্ম কৃষ্ণের এই উক্তি খুব সঙ্গত।

তার পরেই আবার একটা অনৈসর্গিক কাণ্ড উপস্থিত। শ্রীকৃষ্ণ, শিশুপালের বধ জক্ম আপনার চক্রান্ত সারণ করিলেন। সারণ করিবা মাত্র চক্র তাঁহার হাতে আসিয়া উপস্থিত হইল। তথ্য কৃষ্ণ চক্রের দ্বারা শিশুপালের মাথা কাটিয়া ফেলিক্ষেন।

বোধ করি এ অনৈস্গিক ব্যাপার কোন পাঠকেই ঐতিহাসিক ঘটনা বলিয়া প্রাহণ করিবেন না। যিনি বলিবেন, কৃষ্ণ ঈশ্বরাবতার, ঈশ্বরে সকলেই সম্ভবে, তাঁহাকে জিজ্ঞাস। করি, যদি চক্রের দ্বারা শিশুপালকে বধ করিতে হইবে, তবে সে জম্ম কুঞ্জের মনুমুশরীর ধারণের কি প্রয়োজন ছিল 📍 চক্র ত চেতনাবিশিষ্ট জীবের স্থায় আজ্ঞামত যাতায়াত করিতে পারে দেখা ঘাইতেছে, ভবে বৈকুণ্ঠ হইতেই বিষ্ণু তাহাকে শিশুপালের শিরশ্ছেদ জন্ম পাঠাইতে পারেন নাই কেন ? এ সকল কাজের জন্ম মহয়-শরীর গ্রহণের প্রয়োজন কি ? ঈখর কি আপনার নৈস্গিক নিয়মে বা কেবল ইচ্ছা মাত্র একটা মহয়ের য়ৃত্যু ঘটাইতে পারেন না যে, তজস্য তাঁহাকে মহয়েদেহ ধারণ করিতে হইবে ? এবং মহয়-দেহ ধারণ করিলেও কি তিনি এমনই হীনবল হইবেন যে, স্বীয় মামুধী শক্তিতে একটা মামুধের সঙ্গে আঁটিয়া উঠিতে পারিবেন না, এশী শক্তির দারা দৈব অস্ত্রকে শ্বরণ করিয়া আনিতে হইবে 🕈 ঈশ্র যদি এরপ অল্লশক্তিমান্ হন, তবে মালুষের সঙ্গে তাঁহার তফাৎ বড় অল্ল। আমরাও কুষ্ণের ঈশ্বরত্ব অস্বীকার করি না—কিন্তু আমাদের মতে কৃষ্ণ মামুধী শক্তি ভিন্ন অস্থ্য শক্তির আশ্রয় গ্রহণ করিতেন না, এবং মামুধী শক্তির দ্বারাই সকল কার্য্যই সম্পন্ন করিতেন। এই অনৈস্গিক চক্রান্ত্রস্মরণবৃত্তাস্ত যে অলীক ও প্রক্লিগু, কৃষ্ণ যে মানুষ্যুদ্ধেই শিশুপালকে নিহত করিয়াছিলেন, তাহার প্রমাণ মহাভারতেই আছে। উল্লোগপর্কে ধৃতরাষ্ট শিশুপাল-বধের ইতিহাস কহিতেছেন, যথা,

"পূর্বের রাজস্য যজে, চেনিরাজ ও কর্মক প্রভৃতি যে সমস্ত ভূপাল সর্বপ্রকার উন্থোগবিশিষ্ট হইয়া বহুসংখ্যক বীরপুরুষ সমভিব্যাহারে একতা সমবেভ হইয়াছিলেন, তয়্মধ্যে চেনিরাজভন্য স্বর্ধের জ্ঞার প্রতাশশালী, শ্রেষ্ঠ ধহুর্বর, ও বুরু অজেয়। ভগবান্ রুফ্ট ক্ষণকাল মধ্যে উহারে পরাজ্য করিয়া ক্রিয়া করিয়া করিলেন, উহারা নিংহর্বরূপ রুফ্ট কর্মার নির্মীকণ করিয়া চেনিপভিরে পরিত্যাগ পূর্বক ক্ষুত্র মুগের জ্ঞায় প্লায়ন করিলেন, তিনি ভখন অবলীলাক্রেয়ে শিশুপালের প্রাণসংহার পূর্বক পাশুবগণের মুশ ও মান বর্জন করিলেন।"—১২ অধ্যায়।

ক্ষানে ক চলের কোন ক্ষা দেখিতে পাই না। সেবিতে পাই, কৃষ্ণকে স্থান্ত হইবা নীতিবত নাম্বিক সংগ্রামে অবৃত হইতে হইবাছিল। এবং তিনি মান্তবন্ধই নিশুপাল ও তাহার অনুচরবর্গকে পরাভূত করিয়াছিলেন। যেখানে এক গ্রাহে একই ঘটনার হুই প্রকার বর্গনা দেখিতে পাই—একটি নৈস্পিক, অপরটি অনৈস্পিক, সেখানে অনৈস্পিক বর্গনাকে অগ্রাহ্ম করিয়া নৈস্পিককে ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করাই বিধেয়। যিনি প্রাণেতিহাসের মধ্যে সত্যের অনুসন্ধান করিবেন, তিনি যেন এই সোলা কথাটা শ্রমণ রাখেন। নহিলে সকল পরিশ্রমই বিফল হইবে।

শিশুপালবথের আমরা যে সমালোচনা করিলাম, তাহাতে উক্ত ঘটনার স্কুল ঐতিহাসিক তত্ত্ব আমরা এইরূপ দেখিতেছি। রাজস্যের মহাসভার সকল ক্ষতিয়ের অপেকা কৃষ্ণের শ্রেষ্ঠতা স্বীকৃত হয়। ইহাতে শিশুপাল প্রভৃতি কতকগুলি ক্ষত্রিয় কষ্ট ছইয়া বৃজ্ঞ নষ্ট করিবার জন্ম যুদ্ধ উপস্থিত করে। কৃষ্ণ তাহাদিগের সহিত যুদ্ধ করিয়া ভাহাদিগকে পরাজিত করেন এবং শিশুপালকে নিহত করেন। পরে যজ্ঞ নির্বিশ্বে

আমরা দেখিয়াছি, কৃষ্ণ যুদ্ধে সচরাচর বিদ্বেষবিশিষ্ট। তবে অর্জুনাদি যুদ্ধক্ষম পাশুবেরা থাকিতে, তিনি যজ্জদিগের সঙ্গে যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলেন কেন? রাজস্য়ে যে কার্য্যের ভার কৃষ্ণের উপর ছিল, তাহা শ্মরণ করিলেই পাঠক কথার উত্তর পাইবেন। যজ্ঞরক্ষার ভার কৃষ্ণের উপর ছিল, ইহা পূর্ব্বে বলিয়াছি। যে কাজের ভার যাহার উপর থাকে, তাহা তাহার অন্প্রেষ্ঠিয় কর্ম (Duty)। আপনার অনুর্চেয় কর্মের সাধন জন্মই কৃষ্ণ যদ্ধে প্রবৃত্ত হইয়া শিশুপালকে বধ করিয়াছিলেন।

## একাদশ পরিক্রেদ

#### পাওবের বনবাস

রাজস্য যজ্ঞ সমাপ্ত হইলে, কৃষ্ণ ধারকায় ফিরিয়া গেলেন। সভাপর্বে আর তাঁহাকে দেখিতে পাই না। তবে এক স্থানে তাঁহার নাম হইয়াছে।

দ্যুতক্রীড়ায় যুখিষ্টির জৌপদীকে হারিলেন। তার পর জৌপদীর কেশাকর্ষণ, এবং সভামধ্যে বস্ত্রহরণ। মহাভারতের এই ভাগের মত, কাব্যাংশে উৎকৃষ্ট রচনা জগতের সাহিত্যে বড় ছর্লভ। কিন্তু কাব্য আমাদের এখন সমালোচনীয় নহে—এতিহাসিক মৃশ্য ন্ধির আহে কি না পরীকা করিতে হইবে। যথক ছালাসর সভা বাবে; বৌপদীর ব্যহরণ করিতে প্রকৃত্ত, নিরুপায় বৌপদী তথক কৃষ্ণকে যদে মধে চিন্তা করিয়াছিলেন। সে আৰ উদ্বাহ করিয়াছি:--

## "गोविन पात्रकाराणिन कुक गोनीबनक्षित्र।"

बारा त्म नयस्य यामानिश्तत्र याहा रनियात्र छाहा शृत्य रनियाहि।

ভার পর বনপর্ব। বনপর্বে তিনবার মাত্র কুঞ্জের সাক্ষাৎ পাওয়া যায়। প্রথম, পাওবেরা বনে গিরাছেন শুনিরা বৃক্ষিভোজেরা সকলে তাঁহাদিগকে দেখিতে আসিয়াছিল-কৃষ্ণ সেই সঙ্গে আসিয়াছিলেন। ইহা সম্ভব। কিন্তু যে অংশে এই বৃত্তান্ত বৰ্ণিত इटेशार्ष, ठाटा मेटाकांतरजत व्यथम कत्रगठल नर्ट, विजीय कत्रगठल नर्ट। तहनांत দাদশ্য কিছুমাত্র নাই। চরিত্রগত সঙ্গতি কিছুমাত্র নাই। কৃষ্ণকে আর কোথাও রাগিতে ामिया याग्र ना, किन्न धर्यातन, युधिष्ठितित कार्ट आनिग्रारे कृष्ठ ठिग्रा नान । कार्रन किंदूरे নাই, কেহ শত্রু উপস্থিত নাই, কেহ কিছু বলে নাই, কেবল হুর্য্যোধন প্রভৃতিকে মারিয়া ফেলিতে হইবে, এই বলিয়াই এত রাগ যে, যুধিষ্ঠির বহুতর স্তব স্তুতি মিনতি করিয়া তাঁহাকে থামাইলেন। যে কবি লিখিয়াছেন যে, কুফ প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে মহাভারতের যুদ্ধে তিনি অন্ত্রধারণ করিবেন না, এ কথা সে কবির লেখা নয়, ইহা নিশ্চিত। তার পর এখনকার হোঁৎকাদিগের মত কৃষ্ণ বলিয়া বসিলেন, "আমি থাকিলে এতটা হয়।— আমি বাড়ী ছিলাম না।" তখন যুধিষ্ঠির, কৃষ্ণ কোথায় গিয়াছিলেন, দেই পরিচয় লইতে লাগিলেন। তাহাতে শাৰ্বধের কথাটা উঠিল। তাহার সঙ্গে কৃষ্ণ যুদ্ধ করিয়াছিলেন, সেই পরিচয় দিলেন। সে এক অদ্ভুত ব্যাপার। সৌভ নামে তাহার রাজধানী। সেই রাজধানী আকাশময় উভিয়া উভিয়া বেড়ায়; শাল তাহার উপর থাকিয়া যুদ্ধ করে। সেই অবস্থায় কৃষ্ণের সঙ্গে যুদ্ধ হইল। যুদ্ধের সময়ে কৃষ্ণের বিস্তর কাঁদাকাটি। শাখ একটা মায়া বস্থদেব গড়িয়া তাহাকে কৃষ্ণের সম্মুখে বধ করিল দেখিয়া কৃষ্ণ কাঁদিয়া মূর্চ্ছিত। এ জগদীখরের চিত্র নহে, কোন মামুষিক ব্যাপারের চিত্রও নহে। অমুক্রমণিক।ধ্যায়ে এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে এই সকল ব্যাপারের কোন প্রসঙ্গও নাই। ভরুষা করি, কোন পাঠক এ সকল উপস্থাদের সমালোচনার প্রত্যাশা করেন না।

ভার পরে ছর্ব্বাসার সশিশু ভোজন। সে ঘোরতর অনৈসর্গিক ব্যাপার। অস্বক্রমণিকাধ্যায়ে সে কথা থাকিলেও ভাহার কোন ঐতিহাসিক মূল্য নাই। স্ত্রাং ভাহা আমাদের সমালোচনীয় নহে। ভার পর বনপর্বের শেষের দিকে মার্কণ্ডেয়সমন্তা-পর্বাধ্যারে আবার কৃষ্ণকৈ দেখিতে পাই। পাতবেরা কাষ্যক বনে আসিয়াছেন শুনিরা, কৃষ্ণ তাঁহাদিগকে আবার দেখিতে আসিয়াছিলেন—এবার একা নহে; ছোট ঠাকুরাণীটি সঙ্গে। মার্কণ্ডেয়সমন্তা-পর্বাধ্যার একথানি বৃহৎ প্রন্থ বলিলেও হয়। কিন্তু মহাভারতের সঙ্গে সমন্ত আছে, এমন কথা উহাতে কিছুই নাই। সমস্তটাই প্রক্রিপ্ত বলিয়া বোধ হয়। পর্বেসংগ্রহাধ্যায়ে মার্কণ্ডেয়-সমন্তা-পর্বাধ্যায়ের কথা আছে বটে, কিন্তু অমুক্রমণিকাধ্যায়ে নাই। মহাভারতের প্রথম ও মিতীয় স্করের রচনার সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্যই নাই। কিন্ত ইহা মৌলক মহাভারতের অথম ও মিতীয় স্করের রচনার সঙ্গে ইহার কোন সাদৃশ্যই নাই। কিন্ত ইহা মৌলক মহাভারতের অথম কি না, তাহা আমাদের বিচার করিবারও কোন প্রয়োজন রাখে না। কেন না, কৃষ্ণ এখানে কিছুই করেন নাই। আসিয়া যুধিন্তির জৌপদী প্রভৃতিকে কিছু মিন্ত কথা বলিলেন, উত্তরে কিছু মিন্ত কথা গুনিলেন। তার পর কয় জনে মিলিয়া শ্ববি ঠাকুরের আবাঢ়ে গল্প সকল শুনিতে লাগিলেন।

মার্কণ্ডেয়ের কথা ফুরাইলে জৌপদী সত্যভামাতে কিছু কথা হইল। পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে জৌপদী সভ্যভামার সংবাদ গণিত হইয়াছে; কিন্তু অফুক্রমণিকাধ্যায়ে ইহার কোন প্রসঙ্গ নাই। ইহা যে প্রক্ষিপ্ত, তাহা পূর্ব্বে বলিয়াছি।

তাহার পর বিরাটপর্বে। বিরাটপর্বে কৃষ্ণ দেখা দেন নাই—কেবল শেষে উত্তরার বিবাহে আসিয়া উপস্থিত। আসিয়া যে সকল কথাবার্তা বলিয়াছিলেন, তাহা উদ্যোগপর্বের আছে। উদ্যোগপর্বের ক্ষের অনেক কথা আছে। ক্রমশঃ সমালোচনা করিব।

## পঞ্চম খণ্ড

## উপপ্লব্য

দর্ঝভৃতাক্মভৃতায় ভৃতাদিনিধনায় চ। অক্রোধক্রোহমোহায় তব্ম শাস্তাক্ষনে নম: ॥ শাস্তিপর্ক, ৪৭ অধ্যায়:।



# के कर कर । हैंद्वे । की एक क्षेत्रक प्राचित्र के **दियम श्रीतर करें** र एक वर्षक के के किए के किए के जब के जिल्हें के किए के

# १ कर हुन के देवी कर है ते छह**्माशांकाराज्य यूर्वय जानाराणांग**ि कर हुन है कि हा कर कर है।

একণে উদ্যোগপর্কের সমালোচনায় প্রবৃত্ত হওয়া যাউক।

সমাজে অপরাধী আছে। মনুখ্যগণ পরস্পারের প্রতি অপরাধ সর্ব্যদাই করিতেছে। সেই অপরাধের দমন সমাজে একটি মুখ্য কার্যা। রাজনীতি রাজদণ্ড ব্যবস্থাশান্ত্র ধর্মশান্ত্র আইন আদালত সকলেরই একটি মুখ্য উদ্দেশ্য তাই।

অপরাধীর পক্ষে কিরপ ব্যবহার করিতে হইবে, নীতিশান্তে তৎসম্বন্ধে তুইটি মত আছে। এক মত এই যে:—দণ্ডের দারা অর্থাৎ বল প্রয়োগের দারা দোবের দমন করিতে হইবে—আর একটি মত এই যে, অপরাধ ক্ষমা করিবে। বল এবং ক্ষমা তুইটি পরস্পর বিরোধী—কাজেই তুইটি মত যথার্থ হইতে পারে না। অথচ তুইটির মধ্যে একটি খে একেবারে পরিহার্য্য এমন হইতে পারে না। সকল অপরাধ ক্ষমা করিলে সমাজের ধ্বংস হয়, সকল অপরাধ দণ্ডিত করিলে মমুদ্য পশুদ্ব প্রাপ্ত হয়। অতএব বল ও ক্ষমার সামঞ্জ্য নীতিশান্তের মধ্যে একটি অতি কঠিন তত্ব। আধুনিক স্থসভা ইউরোপ ইহার সামঞ্জ্যে অভাপি পৌছিতে পারিলেন না। ইউরোপীয়দিগের খ্রিষ্টর্মের্ম বলে, সকল অপরাধ ক্ষমা কর; তাহাদিগের রাজনীতি বলে, সকল অপরাধ দণ্ডিত কর। ইউরোপে ধর্ম্ম অপেক্ষা রাজনীতি প্রবল, এজন্য ক্ষমা ইউরোপে লুপ্তপ্রায়, এবং বলের প্রবল প্রতাপ।

বল ও ক্ষমার যথার্থ সামপ্রস্থা এই উত্যোগপর্ব্ব মধ্যে প্রধান তত্ব। প্রীকৃষ্ণই তাহার মীমাংসক, প্রধানতঃ প্রীকৃষ্ণই উত্যোগপর্বের নারক। বল ও ক্ষমা উভয়ের প্রয়োগ সম্বন্ধে তিনি যেরপে আদর্শ কার্য্যতঃ প্রকাশ করিয়াছেন তাহা আমরা পূর্ব্বে দেখিয়াছি। যে তাহার নিজের অনিষ্ঠ করে, তিনি তাহাকে ক্ষমা করেন, এবং যে লোকের অনিষ্ঠ করে, তিনি বলপ্রয়োগপূর্বক তাহার প্রতি দগুবিধান করেন। কিন্তু এমন অনেক স্থলে ঘটে যেখানে ঠিক এই বিধান অমুসারে কার্য্য চলে না, অথবা এই বিধানামুসারে বল কি ক্ষমা প্রযোজ্য তাহার বিচার কঠিন হইয়া পড়ে। মনে কর, কেহ আমার সম্পত্তি কাড়িয়া লইয়াছে। আপনার সম্পত্তি উদ্ধার সামাজিক ধর্ম্ম। যদি সকলেই আপনার সম্পত্তি উদ্ধারে পরামুখ হয় তবে সমাজ অচিরে বিধ্বন্ত হইয়া যায়। অতএব অপহতে সম্পত্তির উদ্ধার করিতে হইবে। এখনকার দিনে সভ্যসমাজ সকলে, আইন আদালতের সাহায্যে, আমারা আপন আপন সম্পত্তির উদ্ধার করিতে পারি। কিন্তু যদি এমন ঘটে যে,

আইন-আদালতের সাহায্য প্রাপ্য নহে, সেখানে বলপ্রয়োগ ধর্মসঙ্গত কি না ? বল ও
ক্ষমার সামঞ্জ্য সহদ্ধে এই সকল কৃটভর্ক উঠিয়া থাকে। কার্য্যতঃ প্রায় দেখিতে পাই বে,
যে বলবান্, সে বলপ্রয়োগের দিকেই যায়। যে ভূবল, সে ক্ষমার দিকেই যায়। কিন্তু যে
বলবান্ অথচ ক্ষমাবান্, ভাহার কি করা কর্তব্য ? অর্থাৎ আদর্শ প্রয়েষর এরপ ভূলে কি
কর্মব্য ? ভাহার মীমাংসা উদ্ভোগপর্বের আরম্ভেই আমরা কৃষ্ণবাক্যে পাইতেছি।

ভর্সা করি, পাঠকেরা সকলেই জানেন যে, পাশুবেরা দ্যুতক্রীড়ায় শকুনির নিকট হারিয়া এই পণে বাধ্য হইয়াছিলেন যে, আপনাদিগের রাজ্য ছর্য্যোধনকে সম্প্রদান করিয়া ছাদশ বর্ষ বনবাস করিবেন। তৎপরে এক বৎসর অজ্ঞাতবাস করিবেন; যদি অজ্ঞাতবাসের এ এক বৎসরের মধ্যে কেহ তাঁহাদিগের পরিচয় পায়, তবে তাঁহারা রাজ্য পুনর্বার প্রাপ্ত হইবেন না, পুনর্বার ছাদশ বর্ষ জন্ম বনগমন করিবেন। কিন্তু যদি কেহ পরিচয় না পায়, জবে তাঁহারা ছর্য্যোধনের নিকট আপনাদিগের রাজ্য পুনঃপ্রাপ্ত হইবেন। এক্ষণে তাঁহারা ছাদশ বর্ষ বনবাস সম্পূর্ণ করিয়া বিরাটরাজের পুরী মধ্যে এক বংসর অজ্ঞাতবাস সম্পন্ন করিয়াছেন, এ বংসরের মধ্যে কেহ তাঁহাদিগের পরিচয় পায় নাই। অতএব তাঁহারা ছর্য্যোধনের নিকট আপনাদিগের রাজ্য পাইবার স্থায়তঃ ও ধর্মতঃ অধিকারী। কিন্তু ছর্য্যোধন রাজ্য কিরাইয়া দিবে কি । না দিবারই সম্ভাবনা। যদি না দেয়, তবে কি করা কর্তব্য ? যুদ্ধ করিয়া তাহাদিগকে বধ করিয়া রাজ্যের পুনরুদ্ধার করা কর্তব্য কি না ।

অজ্ঞাতবাসের বংসর. অতীত হইলে পাশুবেরা বিরাটরাজের নিকট পরিচিত হইলেন। বিরাটরাজ তাঁহাদিগের পরিচয় পাইয়া অত্যন্ত আনন্দিত হইয়া আপনার কথা উত্তরাকে অর্জুনপুত্র অভিমন্থাকে সম্প্রদান করিলেন। সেই বিবাহ দিতে অভিমন্থার মাতৃল কৃষ্ণ ও বলদেব ও অস্থাক্ত যাদবেরা আসিয়াছিলেন। এবং পাশুবদিগের শ্বশুর ত্রুপদ এবং অস্থাক্ত কুট্মগণও আসিয়াছিলেন। তাঁহারা সকলে বিরাটরাজের সভায় আসীন হইলে পাশুব-রাজ্যের পুনরুদ্ধার প্রসঙ্গটা উত্থাপিত হইল। নুপতিগণ "একুঞ্চের প্রতি দৃষ্টিপাত করিয়া মৌনাবলম্বন করিলেন।" তথন প্রীকৃষ্ণে রাজাদিগকে সম্বোধন করিয়া অবস্থা সকল বুঝাইয়া বলিলেন। যাহা যাহা ঘটিয়াছে তাহা বুঝাইয়া তার পর বলিলেন, "এক্ষণে কৌরব ও পাশুবগণের পক্ষে যাহা হিতকর, ধর্ম্মা, যশস্কর ও উপযুক্ত, আপনারা ভাছাই চিন্তা কর্মন।"

কৃষ্ণ এমন কথা বলিলেন না যে, যাহাতে রাজ্যের পুনক্জার হয়, ভাহারই চেষ্টা কৃষ্ণন। কেন না হিড, ধর্ম, যশ হইতে বিচিন্ন যে রাজ্য, ভাহা তিনি কাহারও প্রার্থনীয় বিবেচনা করেন না। ভাই পুনর্কার ব্রাইয়া বলিতেছেন, "ধর্মাক যুধিন্তির অধর্মাগত সুরসাদ্রাক্ত কামনা করেন না, কিন্ত ধর্মার্থ গংযুক্ত একটি প্রামের আধিপত্যেও অধিকতর অভিলাধী হইরা থাকেন।" আমরা পূর্কে ব্রাইয়াছি যে, আদর্শ মহন্ত সন্যাসী হইলে চলিবে না—বিষয়ী হইতে হইবে। বিষয়ীর এই প্রকৃত আদর্শ। অধর্মাগত স্থরসাদ্রাক্ত কামনা করিব না, কিন্ত ধর্মতঃ আমি যাহার অধিকারী, তাহার এক ভিলও বঞ্চককে ছাড়িয়া দিব না; ছাড়িলে কেবল আমি একা ছংখী হইব, এমন নহে, আমি ছংখী না হইজেও পারি, কিন্তু সমাজবিধ্বংসের পথাবলম্বনরূপ পাপ আমাকে স্পর্শ করিবে।

তার পর কৃষ্ণ কৌরবদিগের লোভ ও শঠতা, যুখিন্তিরের ধার্মিকতা এবং ইহাদিশের পরক্ষার সম্বন্ধ বিবেচনাপূর্বক ইতিকর্ত্তব্যতা অবধারণ করিতে রাজগণকে অনুরোধ করিলেন। নিজের অভিপ্রায়ও কিছু ব্যক্ত করিলেন। বলিলেন, যাহাতে হুর্য্যোধন যুখিন্তিরকে রাজ্যার্জ প্রদান করেন—এইরপ সন্ধির নিমিত্ত কোন ধার্মিক পুরুষ দৃত হইয়া তাঁহার নিকট গমন ক্রন। কৃষ্ণের অভিপ্রায় যুদ্ধ নহে, সন্ধি। তিনি এত দুর যুদ্ধের বিরুদ্ধ যে, অর্জরাজ্য মাত্র প্রাপ্তিতে সম্বন্ধ থাকিয়া সন্ধিস্থাপন করিতে পরামর্শ দিলেন, এবং শেষ যথন যুদ্ধ অলভ্যনীয় হইয়া উঠিল, তখন তিনি প্রতিজ্ঞা করিলেন যে, তিনি সে যুদ্ধ স্বয়ং অস্ত্রধারণ করিয়া নরশোণিতরেশ্রত বৃদ্ধি করিবেন না।

কৃষ্ণের বাক্যাবদানে বলদেব তাঁহার বাক্যের অনুমোদন করিলেন, যুধিষ্ঠিরকে দ্যুতক্রীভার জম্ম কিছু নিন্দা করিলেন, এবং শেষে বলিলেন যে, সদ্ধি দারা সম্পাদিত অর্থই অর্থকর হইয়া থাকে, কিন্তু যে অর্থ সংগ্রাম দারা উপার্জ্জিত তাহা অর্থই নহে। সুরাপায়ী বলদেবের এই কথাগুলি সোণার অক্ষরে লিখিয়া ইউরোপের ঘরে ঘরে রাখিলে মন্যুজাতির কিছু মঙ্গল হইতে পারে।

বলদেবের কথা সমাপ্ত হইলে সাত্যকি গাত্যোত্থান করিয়া (পাঠক দেখিবেন, সেকালেও "parliamentary procedure" ছিল ) প্রতিবক্তৃতা করিলেন। সাত্যকি নিজে মহাবলবান্ বীরপুরুষ, তিনি কৃষ্ণের শিশু এবং মহাভারতের যুদ্ধে পাশুবপক্ষীয় বীরদিগের মধ্যে অর্জুন ও অভিমন্থার পরেই তাঁহার প্রশংসা দেখা যায়। কৃষ্ণ সদ্ধির প্রস্তাব করায় সাজ্যকি কিছু বলিতে সাহস করেন নাই, বলদেবের মুখে ঐ কথা শুনিয়া সাত্যকি কুছে হইয়া বলদেবকে ক্লীব ও কাপুরুষ ইত্যাদি বাক্যে অপমানিত করিলেন। দ্যুতক্রীড়ার ক্লম্ভ বলদেব যুধিন্তিরকে যেট্কু দোষ দিয়াছিলেন, সাত্যকি ভাহার প্রতিবাদ করিলেন, এবং আপনার অভিপ্রায় এই প্রকাশ করিলেন যে, যদি কৌরবেরা পাশুবদিগকে ভাহাদের

পৈত্রিক রাজ্য সমস্ত প্রত্যর্গন না করেন, তবে কৌরবদিগকে সমূলে নির্মাণ করাই কর্মনা

ভার পর বৃক্ক জ্রপদের বজ্জা। ক্রপদও সাত্যকির মতাবলসী। তিনি যুদ্ধার্থ উদ্যোগ করিছে, সৈক্ষ সংগ্রহ করিতে এবং মিত্ররাজগণের নিক্ট দৃত প্রেরণ করিছে পাশুবগণকে পরামর্শ দিলেন। তবে তিনি এমনও বলিলেন যে, ছর্য্যোধনের নিক্টেও দৃত প্রেরণ করা হউক।

পরিশেষে কৃষ্ণ পুনর্বার বক্তৃতা করিলেন। জ্রুপন প্রাচীন এবং সহকে গুরুতর, এই কল্প কৃষ্ণ স্পাইত: তাঁহার কথার বিরোধ করিলেন না। কিন্তু এমন অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলেন যে, যুদ্ধ উপস্থিত হইলে তিনি স্বয়ং সে যুদ্ধে নির্লিণ্ড থাকিতে ইচ্ছা করেন। তিনি বলিলেন, ক্রুক ও পাণ্ডবদিগের সহিত আমাদিগের তুল্য সম্বন্ধ, তাঁহারা কখন মর্য্যাদালজনপূর্বক আমাদিগের সহিত অশিষ্ট ব্যবহার করেন নাই। আমরা বিবাহে নিমন্ত্রিত হইয়া এস্থানে আগমন করিয়াছি, এবং আপনিও সেই নিমিন্ত আসিয়াছেন। এক্ষণে বিবাহ সম্পন্ন হইয়াছে, আমরা পরমাহলাদে নিজ নিজ গৃহে প্রতিগমন করিব।" গুরুজনকে ইহার পর আর কি ভর্মনা করা যাইতে পারে ? কৃষ্ণ আরও বলিলেন যে, যদি হর্ষ্যোধন সন্ধি না করে, "তাহা হইলে অগ্রে অস্থান্ত ব্যক্তিদিগের নিকট দৃত প্রেরণ করিয়া পশ্চাৎ আমাদিগকে আহ্বান করিবেন," অর্থাৎ "এ যুদ্ধে আসিতে আমাদিগের বড় ইচ্ছা নাই।" এই কথা বলিয়া কৃষ্ণ ভারকা চলিয়া গেলেন।

আমরা দেখিলাম যে কৃষ্ণ যুদ্ধে নিতান্ত বিপক্ষ, এমন কি ভজ্জ্য অর্ধরাদ্ধ্য পরিত্যাগেও পাণ্ডবদিগকে পরামর্শ দিয়াছিলেন। আরও দেখিলাম যে, তিনি কৌরব পাণ্ডবদিগের মধ্যে পক্ষপাতশৃহ্য, উভয়ের সহিত তাঁহার তুল্য সম্বন্ধ স্বীকার করেন। পরে যাহা ঘটিল তাহাতে এই তুই কথারই আরও বলবং প্রমাণ পাওয়া যাইতেছে।

এদিকে উভয় পক্ষের যুদ্ধের উচ্চোগ হইতে লাগিল, সেনা সংগৃহীত হইতে লাগিল, এবং রাজগণের নিকট দৃত গমন করিতে লাগিল। কৃষ্ণকে যুদ্ধে বরণ করিবার জন্ম অর্জুন স্বয়ং ঘারকায় গেলেন। তুর্য্যোধনও তাই করিলেন। তুই জনে এক দিনে এক সময়ে কৃষ্ণের নিকট উপস্থিত হইলেন। তাহার পর যাহা ঘটিল, মহাভারত হইতে তাহা উদ্ধৃত করিতেছি:—

"ৰাস্থদেব তৎকালে শয়ান ও নিজ্ঞাভিভূত ছিলেন। প্রথমে রাজা ত্র্যোধন তাঁহার শয়ন গৃহে প্রবেশ করিয়া তাঁহার মন্তক্ষমীপক্ষত প্রশন্ত জাসনে উপবেশন করিলেন। ইন্সনন্দন পশ্চাৎ প্রবেশ পূর্ব্বক বিনীত ও কুডাঞ্চলি ইইরা যাৰবগতির পর্ডলগ্রীণে স্থাসীন হইলেন। অনস্তর বৃঞ্জিনজন জাগরিত হইরা অত্যে ধনঞ্জ পরে ছুর্ব্যোধনকে নরনগোচর করিবামাত্র স্থাসত প্রশ্ন সহকারে সংকারপ্রক্ আগমন হেডু জিল্লাসা করিলেন।

হুর্ব্যোধন সহাক্ত বদনে কহিলেন "হে বাদব! এই উপস্থিত বৃদ্ধে আপনাকে সাহায্য লান করিতে হইবে। যদিও আপনার সহিত আমাদের উভয়েরই সমান সম্মান ও তুলা সৌহতঃ; তথাশি আমি অঞ্চে আগমন করিয়াছি। সাধুগণ প্রথমাগত ব্যক্তির পক্ষই অবলম্বন করিয়া থাকেন; আপনি সাধুগণের শ্রেষ্ঠ ও মাননীর; অতএব অভ সেই স্লাচার প্রতিপালন করুন।"

কৃষ্ণ কহিলেন, হে কুষ্ণবীর! আপনি যে অগ্রে আগমন করিয়াছেন, এ বিষয়ে আমার কিছু মাত্র সংশয় নাই; কিছ আমি কুন্তীকুমারকে অগ্রে নয়নগোচর করিয়াছি, এই নিমিন্ত আমি আপনাদের উভয়কেই সাহায্য করিব। কিছু ইহা প্রসিদ্ধ আছে, অগ্রে বালকেরই বরণ করিবে, অত্রেব অগ্রে কুন্তীকুমারের বরণ করাই উচিত। এই বলিয়া ভগবান যত্নন্দন ধনত্রহকে কহিলেন। হে কৌন্তেয়! অগ্রে তোমারই স্বরণ গ্রহণ করিব। আমার সমযোদ্ধা নারায়ণ নামে এক অর্জুদু গোপ, এক পক্ষের দৈনিক পদ গ্রহণ করক। আর অন্ত পক্ষে আমি সমবেশরাত্ম্য ও নিরস্ত হইয়া অবস্থান করি, ইহার মধ্যে যে পক্ষ ভোমার হয়তব, তাহাই অবলহন কর।

ধনঞ্জয় অরাতিমর্দন জনার্দন সমরপরাম্থ ইইবেন, প্রবণ করিয়াও তাঁহারে বরণ করিলেন। তথন রাজা ত্র্যোধন অর্ক্ দু নারায়ণী সেনা প্রাপ্ত ইইয়া কৃষ্ণকৈ সমরে প্রাম্থ বিবেচনা করত: প্রীতির প্রাক্ষান্তা প্রাপ্ত ইইলেন।"

উচ্চোগপর্বের এই অংশ সমালোচন করিয়া আমরা এই কয়টি কথা বৃঝিতে পারি। প্রথম— যদিও কৃষ্ণের অভিপ্রায় যে কাহারও আপনার ধর্মার্থ সংযুক্ত অধিকার পরিত্যাগ করা কর্ত্তব্য নহে, তথাপি বলের অপেক্ষা ক্ষমা তাঁহার বিবেচনায় এত দূর উৎকৃষ্ট যে, বলপ্রয়োগ করার অপেক্ষা অর্দ্ধেক অধিকার পরিত্যাগ করাও ভাল।

বিতীয়—কৃষ্ণ সর্বত্র সমদর্শী। সাধারণ বিশ্বাস এই যে, তিনি পাগুবদিগের পক্ষ, এবং কৌরবদিগের বিপক্ষ। উপরে দেখা গেল যে, তিনি উভয়ের মধ্যে সম্পূর্ণরূপে পক্ষপাতশৃত্য।

তৃতীয়—তিনি স্বয়ং অদ্বিতীয় বীর হইয়াও যুদ্ধের প্রতি বিশেষ প্রকারে বিরাগযুক্ত। প্রথমে যাহাতে যুদ্ধ না হয়, এইরূপ পরামর্শ দিলেন, তার পর যখন যুদ্ধ নিতাস্তই উপস্থিত হইল, এবং অগত্যা তাঁহাকে একপক্ষে বরণ হইতে হইল, তখন তিনি অস্ত্রত্যাগে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হইয়া বরণ হইলেন। এরূপ মাহাত্ম্য আর কোন ক্ষ্ত্রিয়েরই দেখা যায় না, জিতেন্দ্রিয় এবং সর্বত্যাগী ভীমেরও নহে।

আমরা দেখিব যে, বাহাতে বৃদ্ধ না হয়, তজ্জ্ঞ কৃষ্ণ ইহার পরেও অনেক চেটা ক্রিয়াছিলেন। আশ্চর্যোর বিষয় এই যে, যিনি সকল ক্ষতিয়ের মধ্যে বৃদ্ধের প্রধান শক্ত্যু এবং যিনি একাই সর্বতা সমদর্শী, লোকে তাঁহাকেই এই যুদ্ধের প্রধান পরামশিনীতা অনুষ্ঠাতা এবং পাশুর পক্ষের প্রধান কৃচক্রী বলিয়া স্থির করিয়াছে। কাজেই এত সবিস্থারে কৃষ্ণচন্ত্রি সমালোচনার প্রয়োজন হইয়াছে।

ভার পর, নিরস্ত্র কৃষ্ণকে লইয়া অর্জুন যুদ্ধের কোন্ কার্য্যে নিযুক্ত করিবেন, ইহা
চিন্তা করিয়া, কৃষ্ণকে তাঁহার সারথ্য করিতে অন্ধরোধ করিলেন। ক্ষত্রিয়ের পক্ষে সারথ্য
অতি হেয় কার্যা। যখন মন্তরাজ শল্য কর্ণের সারথ্য করিবার জন্ম অনুকৃষ্ণ হইয়াছিলেন,
তখন তিনি বড় রাগ করিয়াছিলেন। কিন্তু আদর্শপুরুষ অহঙ্কারশৃন্ম। অতএব কৃষ্ণ অর্জুনের
সারথ্য তখনই স্বীকার করিলেন। তিনি সর্ব্বদোষশৃন্ম এবং সর্ব্বগুণাছিত।

## দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

#### সঞ্যয়ান

উভয় পক্ষে যুদ্ধের উচ্চোগ হইতে থাকুক। এদিকে জ্রুপদের পরামশালুসারে যুধিষ্টিরাদি জ্রুপদের পুরোহিতকে ধৃতরাষ্ট্রের সভায় সন্ধিস্থাপনের মানসে প্রেরণ করিলেন, কিন্তু পুরোহিত মহাশয় কৃতকার্য্য হইতে পারিলেন না। কেন না বিনা যুদ্ধে স্চ্যুগ্রবেধ্য ভূমিও প্রত্যর্পণ করা তুর্য্যোধনাদির অভিপ্রায় নহে। এদিকে যুদ্ধে ভীমার্জ্কন ও কৃষ্ণকে \* ধৃতরাষ্ট্রের বড় ভয়; অভএব যাহাতে পাগুবেরা যুদ্ধ না করে, এমন পরামর্শ দিবার জন্ম ধৃতরাষ্ট্র আপনার অমাত্য সঞ্জয়কে পাগুবদিগের নিকট প্রেরণ করিলেন। "তোমাদের

<sup>\*</sup> বিপক্ষেরাও বে একণে কুফের সর্বাহাল বীকার করিতেন, তাহার অনেক প্রমাণ উন্টোগপর্বের পাওয়া যায়। ধৃতরাষ্ট্র পাওয়ালিরের অন্তান্থ সহায়ের নামোনেও করিয়া পরিশেবে বলিয়াছিলেন, "বৃক্ষিসিংহ কুফ বাঁহাদিগের সহায়, তাঁহাদিগের প্রতাপ সফ করা কাহার সাধা?" (২১ অধ্যায়) পুনল্চ বলিতেছেন, "সেই কুফ একণে পাওবদিগকে রক্ষা করিতেছেন। কোন্ শক্র বিজ্ঞানিতানী হইনা বৈরপ্রুক্ষ ওাঁহার সম্মুখীন হইবে ? হে সঞ্চর! কুফ পাওবার্ধ বেরূপ পরাক্রম প্রকাশ করেন, তাহা জ্ঞামি প্রবণ করিয়াছি। তাঁহার কার্য জ্ঞুক্ষণ স্মরণ করত আমি শান্তিলাতে বঞ্চিত ইইমাছি; কৃফ বাঁহাদিগের অর্থী, কোন্ ব্যক্তি তাহাদিগের প্রতাপ সফ করিতে সমর্থ হইবে ? কুফ অর্জ্বনের সারণা পীকার করিয়াছেন তানিয়া ভবে আমার ক্ষম কম্পিত হইতেছে।" জ্ঞার এক স্থানে ধৃতরান্ত বিলতেছেন কিন্তু "কেশবত অধুন্ত, লোকত্রেরের অধিপতি, এবং মহায়া। বিনি সর্বলোকে এক্সাতা ব্যবেশ, কোন্ মৃত্যু তাঁহার সম্মুখে অ্বহান করিবে ?" এইরূপ অনেক কথা আছে।

রাজ্যও আমরা অধর্ষ করিয়া কাড়িয়া লইব, কিছ ভোমরা তজ্ঞ যুদ্ধও করিও না, লে কাজ্যা ভাল নহে"; এরূপ অসঙ্গত কথা বিশেষ নির্লক্ষ ব্যক্তি নহিলে মুখ ফুটিরা বলিতে পারে না। কিছ পুতের পজা নাই। অতএব সঞ্জয় পাওবসভার আসিয়া দীর্ঘ বভূতা করিলেন। বক্তভার স্থলমর্ম এই যে, "যুদ্ধ বড় গুরুতর অধর্ম, ভোমরা সেই অধর্মে প্রবৃত্ত হইয়াছ, অতএব ভোমরা বড় অধার্মিক।" যুধিষ্ঠির, তত্ত্তরে অনেক কথা বলিলেন, ভন্মধ্যে আমাদের যেট্কু প্রয়োজনীয় ভাহা উদ্ধৃত করিতেছি।

"হে সঞ্জয়! এই পৃথিবীতে দেবগণেরও প্রার্থনীয় যে সমন্ত ধন সম্পত্তি আছে তৎসমৃদায় এবং প্রাজ্ঞাপত্য স্বর্গ এবং ব্রহ্মলোক এই সকলও অধর্মতঃ লাভ করিতে আমার বাসনা নাই। যাহা হউক মহাআ কৃষ্ণ ধর্মপ্রদাতা, নীতিসম্পন্ধ ও ব্রহ্মণাগণের উপাসক। উনি কোরব ও পাশুর উভয় কুলেরই হিতৈরী এবং বহসংখ্যক মহাবলপরাক্রান্ত ভূপতিগণকে শাসন করিয়া থাকেন। এক্ষণে উনিই বলুন যে যদি আমি সন্ধিপথ পরিত্যাগ করি তাহা হইলে নিন্দনীয় হই, আর যদি যুদ্ধে নির্ভ হই তাহা হইলে আমার স্বর্গ্ম পরিত্যাগ করা হয়, এন্থলে কি কর্ত্তর। মহাপ্রভাব শিনের নপ্তা এবং চেদি, অন্ধক, রুষ্ণি, ভোজ, কুকুর ও সঞ্জয়বংশীয়গণ বাস্থদেবের বৃদ্ধি প্রভাবেই শক্র দমন পূর্বক স্থলদগণকে আনন্দিত করিতেছেন। ইক্রক স্কর্ কর্ত্তর বীর সকল এবং মহাবলপরাক্রান্ত মনস্বী সত্যপরায়ণ যাদবগণ কৃষ্ণ কর্ত্তক উপদিই হইয়া থাকেন। কৃষ্ণ ত্রাভা ও কর্ত্তা বলিয়াই কাশীশ্বর বক্র উত্তম শ্রী প্রাপ্ত হইয়াছেন; গ্রীমাবসানে জলদজাল যেমন প্রজাদিগকে বারিদান করে, তক্রপ বাস্থদেব কাশীশ্বরকে সমৃদায় অভিলবিত জব্য প্রদান করিয়া থাকেন। কর্মনিশ্বয়ন্ত কেশব উদুশ গুণসম্পন্ন, ইনি আমাদের নিতান্ত প্রিয় ও সাধুত্ম, আমি কদাচ ইইয়ে কথার অন্তথাচরণ করিব না।"

বাহনের কহিলেন, "হে সঞ্জয় ! আমি নিরম্ভর পাওবগণের অবিনাশ, সমুদ্ধি ও হিত এবং সপুত্র রাজা ধৃতরাষ্ট্রের অভ্যাদয় বাসনা করিয়া থাকি । কোরব ও পাওবগণের পরম্পর সদ্ধি সংস্থাপন হয় ইহা আমার অভিপ্রেত, আমি উহাদিগকে ইহা ব্যতীত আর কোন পরামর্শ প্রদান করি না। অভ্যান্ত পাওবগণের সমকে রাজা মুধিষ্টিরের মুখেও অনেকবার সদ্ধি সংস্থাপনের কথা ভনিয়াছি ; কিন্তু মহারাজ ধৃতরাষ্ট্র ও তাঁহার পুত্রগণ সাতিশয় অর্থলোভী, পাওবগণের সহিত তাঁহার সদ্ধি সংস্থাপন হওয় নিতান্ত তৃষ্ণর, স্তরাং বিবাদ যে ক্রমশং পরিবন্ধিত হইবে তাহার আশ্চর্যা কি । হে সঞ্জয়। ধর্মবাজ মুধিষ্টির ও আমি কলাচ ধর্ম হইতে বিচলিত হই নাই, ইহা জানিয়া ভনিয়াও তৃমি কি নিমিত স্বক্র্যাধনোন্তত উৎসাহসম্পন্ন স্ক্রনপরিপালক রাজা মুধিষ্টিরকে অধামিক বলিয়া নির্দেশ করিলে ।"

এই পর্য্যন্ত বলিয়া শ্রীকৃষ্ণ ধর্মের ব্যাখ্যায় প্রবৃত্ত হইলেন। এই কথাটা কৃষ্ণচরিত্রে বড় প্রয়োজনীয়। আমরা বলিয়াছি, তাঁহার জীবনের কাজ ছুইটি; ধর্মরাজ্য সংস্থাপন এবং ধর্মপ্রচার। মহাভারতে তাঁহার কৃত ধর্মরাজ্য সংস্থাপন সবিস্তারে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্তু তাঁহার প্রচারিত ধর্মের কথা প্রধানতঃ ভীম্বপর্বের অন্তর্গত গীতা-পর্ব্বাধ্যায়েই আছে।

এমন বিচার উঠিতে পারে যে, গীতার যে ধর্ম কথিত হইয়াছে তাহা গীতাকার কৃষ্ণের মুখে বসাইয়াছেন বটে, কিন্তু সে ধর্ম যে কৃষ্ণ প্রচারিত কি গীতাকার প্রণীত, তাহার স্থিকতা কি ! সোভাগ্য ক্রমে আমরা গীতা-পর্বাধ্যায় ভিন্ন মহাভারতের অক্সান্ত অংশেও কৃষ্ণদন্ত ধর্মোপদেশ দেখিতে পাই। যদি আমরা দেখি যে গীতায় যে অভিনব ধর্ম ব্যাখ্যাত হইয়াছে আর মহাভারতের অক্সান্ত অংশে কৃষ্ণ যে ধর্ম ব্যাখ্যাত করিতেছেন, ইহার মধ্যে একতা আছে, তাহা হইলে আমরা বলিতে পারি যে এই ধর্ম কৃষ্ণপ্রণীত এবং কৃষ্ণপ্রচারিতই বটে। মহাভারতের ঐতিহাসিকতা যদি স্বীকার করি, আর যদি দেখি যে মহাভারতকার যে ধর্মব্যাখ্যা স্থানে ক্রমে আরোপ করিয়াছেন, তাহা সর্ব্বত্র এক প্রকৃতির ধর্মা, যদি পুনশ্চ দেখি যে সেই ধর্ম প্রচলিত ধর্ম হইতে ভিন্ন প্রকৃতির ধর্ম ; তবে বলিব এই ধর্ম কৃষ্ণেরই প্রচারিত। আবার যদি দেখি যে গীতায় যে ধর্ম স্বিস্তারে এবং পূর্ণতার সহিত ব্যাখ্যাত হইয়াছে, তাহার সহিত ঐ কৃষ্ণপ্রচারিত ধর্মের সঙ্গে ঐক্য আছে, উহা তাহারই আংশিক ব্যাখ্যা মাত্র, তবে বলিব যে গীতোক্ত ধর্ম যথার্থ ই কৃষ্ণপ্রণীত বটে।

এখন দেখা যাউক কৃষ্ণ এখানে সঞ্চয়কে কি বলিতেছেন।

"গুচি ও কুটুম্পরিপালক ইইয়া বেদাধ্যয়ন করত: জীবনযাপন করিবে, এইরপ শাল্পনিদিষ্ট বিধি বিছমান থাকিলেও রাহ্মণগণের নানা প্রকার বৃদ্ধি জন্মিয়া থাকে। কেহ কর্মবশত: কেহ বা কর্ম পরিত্যাগ করিয়া একমাত্র বেদজ্ঞান ধারা মোক্ষ লাভ হয়, এইরপ শীকার করিয়া থাকেন; কিন্তু যেমন ভোজন না করিবে তৃত্তিলাভ হয় না, তত্রপ কর্মাহ্যচান না করিয়া কেবল বেদজ্ঞ হইলে ব্রাহ্মণগণের কদাচ মোক্ষণাভ হয় না। যে সমস্ত বিছা ধারা কর্ম সংসাধন হইয়া থাকে, তাহাই ফলবভী; যাহাতে কোন কর্মাহ্যচানের বিধি নাই, সে বিছা নিভান্ত নিছল। অতএব যেমন পিপাসার্জ ব্যক্তির জল পান করিবামাত্র পিপাসা শান্তি হয়, তত্রপ ইইকালে যে সক্ষ কর্মের ফল প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, তাহারই অহ্নচান করা কর্ত্ব্য। হে সক্ষয়। কর্মবন্দত:ই এইরপ বিধি বিহিত হইয়াছে; হুত্রাং কর্মই সর্ব্পপ্রধান। যে ব্যক্তি কর্ম অপেক্ষা আন্ত কোন বিষয়কে উৎকৃষ্ট বিবেচনা করিয়া থাকে, তাহার সমস্ত কর্ম্মই নিছল হয়।

"দেখ, দেবগণ কর্মবলে প্রভাবসম্পন্ন ইইয়াছেন; সমীরণ কর্মবলে সভত সঞ্চরণ করিতেছেন; দিবাকর কর্মবলে আলক্ষ্মশৃত ইয়া অহোরাতা পরিভ্রমণ করিতেছেন; চক্রমা কর্মবলে নক্ষমগুলী পরিবৃত ইইয়া মাসার্দ্ধ উদিত ইইতেছেন, ছতাশন কর্মবলে প্রজাগণের কর্ম সংসাধন করিয়া নিরবচ্ছিন্ন উভাপ প্রদান করিতেছেন; পৃথিবী কর্মবলে নিতান্ত ছর্ভর ভার অনায়াসেই বৃহন করিতেছেন; স্রোভন্মতী সকল কর্মবলে প্রাণীসণের ভৃপ্তিসাধন করিয়া সলিলরাশি ধারণ করিতেছে; অমিতবলশালী দেবরাজ ইক্র দেবগণের মধ্যে প্রাধান্ত লাভ করিবার নিমিন্ত ব্রহ্মচর্য্যের অন্তর্গান করিয়াছিলেন। তিনি সেই কর্মবলে দশ দিক্ ও নভামগুল প্রতিধ্বনিত করিয়া বারিবর্ষণ করিয়া থাকেন এবং অপ্রমন্তরিতে ভোগাভিলায

95

বিসর্কান ও প্রিছবন্ধ সমুদায় পরিত্যাগ করিখা শ্রেষ্ঠিকনাভ এবং দম, কমা, সমতা, সত্য ও ধর্ম প্রতিপালমপূর্বক দেবরাজ্য অধিকার করিয়াছেন। ভগবান বৃহস্পতি সমাহিত হইয়া ইন্সিয়নিরোধ পূর্বক জন্ধচর্ব্যের
অন্তর্ভান করিয়াছিলেন; এই নিমিন্ত তিনি দেবগণের আচার্য্য পদ প্রাপ্ত হইয়াছেন। কল্ল, আদিত্য, হম,
কুবের, গন্ধর্ব, যক্ষ, অপার, বিখাবস্থ ও নক্ষরগণ কর্ম প্রভাবে বিরাজিত রহিয়াছেন; মহর্বিগণ ব্রন্ধবিদ্যা,
ক্রন্ধচর্ব্য, অন্তর্গ্য ক্রিয়াকলাপের অন্তর্ভান করিয়া শ্রেষ্ঠিজলাভ করিয়াছেন।"

কর্মবাদ কৃষ্ণের পূর্বেও প্রচলিত ছিল, কিন্তু সে প্রচলিত মতানুসারে বৈদিক ক্রিয়া কাশুই কর্ম। মনুষ্ঠানীবনের সমস্ত অমুর্চেয় কর্ম, যাহাকে পাশ্চাত্যেরা Duty বলেন—সে অর্থে সে প্রচলিত ধর্মে কর্ম শব্দ ব্যবহৃত হইত না। গীতাতেই আমরা দেখি কর্ম শব্দের পূর্বেপ্রচলিত অর্থ পরিবর্তিত হইয়া, যাহা কর্ত্ব্যা, যাহা অনুষ্ঠেয়, যাহা Duty, সাধারণতঃ তাহাই কর্ম নাম প্রাপ্ত হইয়াছে। আর এইখানে হইতেছে। ভাষাগত বিশেষ প্রভেদ আছে—কিন্তু মর্মার্থ এক। এখানে যিনি বক্তা, গীতাতেও তিনিই প্রকৃত বক্তা এ কথা স্বীকার করা যাইতে পারে।

অমুষ্ঠেয় কর্মোর যথাবিহিত নির্ব্বাহের অর্থাৎ (ডিউটির সম্পাদনের) নামান্তর স্বধর্মপালন। গীতার প্রথমেই শ্রীকৃষ্ণ স্বধর্মপালনে অর্জ্জ্নকে উপদিষ্ট করিতেছেন। এখানেও কৃষ্ণ সেই স্বধর্মপালনের উপদেশ দিতেছেন। যথা,

"হে সঞ্চয়। তুমি কি নিমিত্ত ত্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশ্ব প্রভৃতি সকল লোকের ধর্ম সবিশেষ জ্ঞাত হইয়াও কৌরবগণের হিতসাধন মানসে পাওবলিগের নিগ্রহ চেষ্টা করিতেছ ? ধর্মরাজ্ব যুধিষ্টির বেদজ্ঞ, অখ্যমধ ও রাজস্মযজ্ঞের অমুষ্ঠানকর্তা। যুদ্ধ বিদ্যায় পারদশী এবং হস্ত্যশ্বরও চালনে স্থানপুণ। এক্ষণে যদি পাওবেরা কৌরবগণের প্রাণহিংসা না করিয়া ভীমসেনকে সাম্বনা করতঃ রাজ্যলাভের অল্প কোন উপায় অবধারণ করিতে পারেন; তাহা হইলে ধর্মরক্ষা ও পুণাকর্মের অমুষ্ঠান হয়। অথবা ইহারা যদি ক্ষত্রিয়ার্থ প্রতিপালন পূর্বক স্বক্ষা সংসাধন করিয়া ত্রন্ট্রশতঃ মৃত্যুম্থে নিপতিত হন তাহাও প্রশন্ত। বোধ হয়, তুমি সদ্দিসংস্থাপনই প্রেয়ংসাধন বিবেচনা করিতেছ; কিন্তু জ্বজ্ঞাসা করি, ক্ষত্রিয়দিগের যুদ্ধে ধর্মরক্ষা হয়, কি যুদ্ধ না করিলে ধর্ম্মরক্ষা হয় ? ইহার মধ্যে যাহা শ্রেষ্ঠ বলিয়া বিবেচনা করিবে আমি তাহারই অমুষ্ঠান করিব।"

তার পর শ্রীকৃষ্ণ চতুর্ব্বর্ণের ধর্মকথনে প্রবৃত্ত হইলেন। গীতার অষ্টাদশ অধ্যায়ে ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশু, শৃত্তের যেরপ ধর্ম কথিত হইয়াছে—এথানেও ঠিক সেইরূপ। এইরূপ মহাভারতে অফ্তত্রও ভূরি ভূরি প্রমাণ পাওয়া যায় যে, গীতোক্ত ধর্ম, এবং মহাভারতের অফ্তত্র কথিত কুষ্ণোক্ত ধর্ম এক। অভএব গীতোক্ত ধর্ম যে কুষ্ণোক্ত ধর্ম—সেধর্ম যে কেবল কুষ্ণের নামে পরিচিত এমন নহে—যথার্থ ই কৃষ্ণপ্রণীত ধর্ম, ইহা এক প্রকার

সিত্ত ক্ষম সংখ্যকে আরও অনেক কথা বলিলেন। ভাষার ছই একটা কথা উচ্চ করিব।

ইউরোপীয়নিগের বিবেচনায় পররাজ্যাপহরণ অপেকা গৌরবের কর্ম কিছুই নাই।

"উহার নাম "Conquest," "Glory," "Extension of Empire" ইত্যাদি ইত্যাদি।

যেমন ইংরেজিতে, ইউরোপীয় অক্যাক্স ভাবাতেও ঠিক সেইরূপ পররাজ্যাপহরণের গুণায়্বাদ।

শুপু এক "Gloire" শব্দের মোহে মৃয় হইয়া প্রাধিয়ার দিতীয় ফ্রেড্রীক তিনবার ইউরোপে

সমরানল জ্ঞালিয়া লক্ষ লক্ষ ময়য়ের সর্ব্বনাশের কারণ হইয়াছিলেন। ঈদৃশ ক্ষরিরপিপাস্থ

রাক্ষ্য ভিয় অক্স ব্যক্তির সহজেই ইহা বোধ হয় য়ে, এইরূপ "Gloire" ও তক্ষরতাতে

প্রভেদ আর কিছুই নাই—কেবল পররাজ্যাপহাকে বড় চোর, অক্স চোর ছোট চোর।

কিন্তু এ কৃথাটা বলা বড় দায়, কেন না দিয়িজয়ের এমনই একটা মোহ আছে য়ে, আয়্য

ক্রিয়েরাও মৃয় হইয়া অনেক সময়ে ধর্মাধর্ম ভূলিয়া ঘাইতেন। ইউরোপে কেবল

Diogenes মহাবীর আলেকজন্তরকে বলিয়াছিলেন, "তুমি এক জন বড় দফ্য মাত্র।

ভারতবর্ষেও শ্রীকৃষ্ণ পররাজ্যলোল্প রাজাদিগকে তাই বলিতেছেন,—তাঁহার মতে ছোট

চোর লুকাইয়া চুরি করে, বড় চোর প্রকাশ্যে চুরি করে। তিনি বলিতেছেন,

"তম্বর দৃশ্য বা অদৃশ্য হইয়া হঠাৎ যে সর্ববন্ধ অপহরণ করে, উভয়ই নিন্দনীয়। স্বতরাং তুর্য্যোধনের কার্য্যও একপ্রকার তম্বরকার্য বলিয়া প্রতিপন্ন করা যাইতে পারে।"

এই তন্ধরদিগের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষা করাকে কৃষ্ণ পরম ধর্ম বিবেচনা করেন। আধুনিক নীতিজ্ঞদিগেরও সেই মত। ছোট চোরের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষার ইংরেজি নাম Justice; বড় চোরের হাত হইতে নিজস্ব রক্ষার নাম Patriotism। উভয়েরই দেশীয় নাম স্বধর্মপালন। কৃষ্ণ বলিতেছেন,

"এই বিষয়ের জন্ম প্রান পর্যন্ত পরিত্যাগ করিতে হয়, তাহাও শ্লাঘনীয়, তথাপি পৈতৃক রাজ্যের পুনরুদ্ধাবণে বিমুধ হওয়া কোন জনমই উচিত নহে।"

কৃষ্ণ সঞ্জয়ের ধর্ম্মের ভণ্ডামি শুনিয়া সঞ্জয়কে কিছু সঙ্গত তিরস্কারও করিলেন। বলিলেন, "তুমি এক্ষণে রাজা যুধিষ্টিরকে ধর্ম্মোপদেশ প্রদান করিতে অভিলাষী হইয়াছ, কিন্তু তৎকালে (যথন ত্ংশাসন সভামধ্যে প্রৌপদীর উপর অঞ্জাব্য অভ্যাচার করে)

ভবে বেখানে কেবল পরোপকারার্থ পরের রাজ্য হত্তগত করা বাল, সেখানে নাকি ভিন্ন কথা হইতে পারে। সেরপ কার্যোর বিচারে আমি সক্ষম দহি—কোন না রাজনীতিক নহি

महामार्क श्रामानम्ब बर्णाणालनं क्षमानं कह नाहे।" क्षण महत्राहत विद्यवारी, किन्न यथार्थ प्राथकीर्जनकारण यह न्याहेरका। महाई मर्ककारण काहात निकृष्टे किन्न।

সঞ্জরকে তিরকার করিয়া, জীকৃষ্ণ প্রকাশ করিবেন যে, উভয় পক্ষের হিও সাধনার্থ
ভায়ং হক্তিনা নগরে গমন করিবেন। যালিলেন, "ঘাছাতে পাওবগণের অর্থহানি না হয়, এবং
কৌরবেরাও সদ্ধি সংস্থাপনে সম্মত হন, একংণ ত্রিষয়ে বিশেষ যত্ন করিতে হইবে। তাহা
হইলে, স্থমহৎ পুণ্যকর্মের অন্তান হয়, এবং কৌরবগণও মৃত্যুপাশ হইতে বিমৃক্ত হইতে
পারেন।"

লোকের হিতার্থ, অসংখ্য মন্থন্তের প্রাণরক্ষার্থ, কৌরবেরও রক্ষার্থ, কৃষ্ণ এই তুক্তর কর্ম্মে উপ্যাচক হইরা প্রবৃত্ত হইলেন। মহুন্ত শক্তিতে তৃষ্ণর কর্ম্ম, কেন না এক্ষণে পাশুবেরা তাঁহাকে বরণ করিরাছে; এজ্ঞ কোরবেরা তাঁহার সঙ্গে শক্তবং ব্যবহার করিবার স্থাপির প্রথাতে। কিন্তু লোকহিতার্থ তিনি নির্দ্র হইয়া শক্তপুরীমধ্যে প্রবেশ করাই প্রেয় বিবেচনা করিলেন।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

#### যানসন্ধি

এইখানে সঞ্জয়যান-পর্বাধ্যায় সমাপ্ত। সঞ্জয়যান-পর্বাধ্যায়ে শেষ ভাগে দেখা যায় যে কৃষ্ণ হস্তিনা যাইতে প্রভিক্রত হইলেন, এবং বাস্তবিক তাহার পরেই তিনি হস্তিনায় গমন করিলেন বটে। কিন্তু সঞ্জয়যান-পর্বাধ্যায় ও ভগবদ্যান-পর্বাধ্যায়ের মধ্যে আর তিনটি পর্বাধ্যায় আছে; "প্রজাগর," "সনৎস্ক্রাভ" এবং "যানসদ্ধি।" প্রথম তুইটি প্রক্রিপ্ত তিছিয়য়ে কোন সন্দেহ নাই। উহাতে মহাভারতের কথাও কিছুই নাই—অভি উৎকৃষ্ট ধর্ম ও নীতি কথা আছে। কৃষ্ণের কোন কথাই নাই, স্নতরাং এ তুই পর্বাধ্যায়ে আমাদের কোন প্রয়োজনও নাই।

যানসন্ধি-পর্বাধ্যায়ে সঞ্জয় হস্তিনায় ফিরিয়া আসিয়া ধৃতরাষ্ট্রকে যাহা যাহা বলিলেন, এবং ওচ্ছুবণে ধৃতরাষ্ট্র, তুর্য্যোধন এবং অফ্যাম্ম কৌরবগণে যে বাদাফুবাদ হইল, তাহাই কথিত আছে। বক্তৃতা সকল অতি দীর্ঘ, পুনক্ষজ্রির অত্যস্ত বাছল্যবিশিষ্ট এবং অনেক সময়ে নিশ্রোক্ষনীয়। কৃষ্ণের প্রসঙ্গ, ইহার ছুই স্থানে আছে। প্রথম, অষ্টপঞ্চাশন্তম অধ্যায়ে। ধৃতরাষ্ট্র অতিবিন্তারে অর্জুনবাক্য সঞ্জয় মুখে ভিনিয়া, আবার হঠাৎ সঞ্জয়কে জিজ্ঞাসা করিতেছেন, "বাস্থদেব ও ধনশ্বয় যাহা কহিয়াছেন, তাহা শ্রবণ করিবার নিমিন্ত উৎস্কুক হইয়াছি, অতএব তাহাই কীর্তন কর।"

ভত্তরে, সক্ষয়, সভাতলে যে সকল কথাবার্তা হইয়াছিল, তাহার কিছুই না বলিয়া, এক আবাঢ়ে গল্প আরম্ভ করিলেন। বলিলেন যে তিনি পাটিপি পাটিপি,—অর্থা চোরের মত, পাণ্ডবদিগের অন্তঃপুরমধ্যে অভিমন্থ্য প্রভৃতিরও অগম্য স্থানে গমন করিয়া কৃষ্ণার্জনের সাক্ষাংকার লাভ করেন। দেখেন কৃষ্ণার্জন মদ খাইয়া উন্মত। অর্জন, জৌপদী ও সভ্যভামার পায়ের উপর পা দিয়া বসিয়া আছেন। কথাবার্তা নৃতন কিছুই হইল না। কৃষ্ণ কেবল কিছু দস্তের কথা বলিলেন,—বলিলেন, "আমি যখন সহায় তখন আর্জন সকলকে মারিয়া ফেলিবে।"

তার পর অর্চ্ছন কি বলিলেন, সে কথা এখানে আর কিছু নাই, অথচ ধৃতরাষ্ট্র তাহা শুনিতে চাহিয়াছিলেন। অন্তপঞ্চাশন্তম অধ্যায়ের শেষে আছে, "অনস্তর মহাবার কিরীটি তাঁহার (ক্ষের) বাক্য সকল শুনিয়া লোমহর্ষণ বচন প্রয়োগ করিতে লাগিলেন।" এই কথায় পাঠকের এমন মনে হইবে যে, বুঝি উনষ্টিতম অধ্যায়ে অর্চ্জ্ন যাহা বলিলেন, তাহাই কথিত হইতেছে। সে দিক্ দিয়া উনষ্টিতম অধ্যায় যায় নাই। উনষ্টিতম অধ্যায়ে ধৃতরাষ্ট্র ছর্য্যোধনকে কিছু অনুযোগ করিয়া সন্ধি স্থাপন করিতে বলিলেন। ম্টিতম অধ্যায়ে ছর্য্যোধন প্রত্যান্তরে বাপকে কিন্তু কড়া কড়া শুনাইয়া দিল। একষ্টিতম অধ্যায়ে কর্ণ আসিয়া মাঝে পড়িয়া কিছু বক্তৃতা করিলেন। ভীয় তাঁহাকে উন্তম মধ্যম রক্ম শুনাইলেন। কর্ণে ভীয়ে বাধিয়া গেল। হিষ্টিতমে ছর্য্যোধনে ভীয়ে বাধিয়া গেল। হিষ্টিতমে ছর্য্যোধনে ভীয়ে বাধিয়া গেল। ত্রিষ্টিতমে ভীয়ের বক্তৃতা। চতুঃম্টিতমে বাপ বেটায় আবার বাধিল। পরে, এত কালের পর আবার হঠাৎ ধৃতরাষ্ট্র জিজ্ঞাসা-করিলেন যে, অর্জ্কন কি বলিলেন। তথন সঞ্চয় সেই অন্তপঞ্চাশতম অধ্যায়ের ছিল স্ত্র যোড়া দিয়া অর্জ্কনবাক্য বলিতে লাগিলেন। বোধ করি কোন পাঠকেরই এখন সংশয় নাই য়ে, ৫৯৮০।৬১।৬২।৬০৩৬৪ অধ্যায়গুলি প্রক্ষিপ্ত। এই কয় অধ্যায়ে মহাভারতের ক্রিয়া এক পদও অগ্রসর হইতেছে না। এই অধ্যায়গুলি বড় স্পাইতঃ প্রক্ষিপ্ত বলিয়া ইহার উল্লেখ করিলাম।

যে সকল কারণে এই ছয় অধ্যায়কে প্রক্রিপ্ত বলা যাইতে পারে, অষ্টপঞ্চাশন্তম অধ্যায়কেও সেই কারণে প্রক্রিপ্ত বলা যাইতে পারে—পরবর্ত্তী এই অধ্যায়গুলি প্রক্রিপ্তের উপর প্রক্রিপ্ত। অষ্টপঞ্চাশন্তম অধ্যায় সম্বন্ধে আরও বলা যাইতে পারে যে, ইহা যে

ি কেবল অপ্রাস্ত্রিক এবং অসংসন্ধ এমন নহে, পূর্ব্বোক্ত কৃষ্ণবাক্যের সম্পূর্ণ বিরোধী। এই সকল বৃত্তান্তের কিছু মাত্র প্রসঙ্গ অফুক্রমণিকাধ্যারে বা পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে নাই। বোধ হয়, কোন রসিক লেখক, অসুরনিপাতন শৌরি এবং সুরনিপাতনী স্থরা, উভয়েরই ভক্ত; একত্রে উভয় উপাস্তকে দেখিবার জন্ম মইপঞাশগুম মধ্যায়টি প্রক্রিপ্ত করিয়াছেন।

যানসদ্ধি-পর্বাধ্যায়ে এই গেল কৃষ্ণ সম্বদ্ধীয় প্রথম প্রসঙ্গ। দ্বিভীয় প্রসঙ্গ, সপ্তমন্তিক হইতে সপ্ততিতম পর্যাস্ত চারি অধ্যায়ে। এখানে সঞ্জয় ধুতরাষ্ট্রের বিজ্ঞাস। মতে কৃষ্ণের মহিমা কীর্জন করিডেছেন। সঞ্জয় এখানে পূর্বের যাহাকে মন্তপানে উদ্মন্ত বলিয়া বর্ণনা করিছেলেন, এক্ষণে তাঁহাকেই জগদীয়র বলিয়া বর্ণনা করিতেছেন। বােধ হয় ইহাও প্রক্রিপ্ত। প্রক্রিপ্ত হউক না হউক ইহাতে আমাদের কোন প্রয়েজন নাই। যদি অক্স কারণে কৃষ্ণের ঈশ্বরতে আমাদের বিশাস থাকে, তবে সঞ্জয়বাক্যে আমাদের প্রয়োজন কি । আর যদি সে বিশাস না থাকে, তবে সঞ্জয়বাক্যে এমন কিছুই নাই যে, তাহার বলে, আমাদিগের সে বিশাস হইতে পারে। অতএব সঞ্জয়বাক্যের সমালোচনা আমাদের নিপ্রয়োজনীয়। কৃষ্ণের মানুষ চরিত্রের কোন কথাই তাহাতে আমরা পাই না। তাহাই আমাদের সমালোচ্য।

এইখানে যানসন্ধি-পর্ব্বাধ্যায় সমাপ্ত হইল।

## চতুর্থ পরিচ্ছেদ

#### শ্রীক্ষের হস্তিনা যাত্রার প্রস্তাব

শ্রীকৃষ্ণ, পূর্বকৃত অঙ্গীকারামুসারে সদ্ধি স্থাপনার্থ কৌরবদিগের নিকট যাইতে প্রস্তুত হইলেন। গমনকালে পাণ্ডবেরা ও দ্রোপদী, সকলেই তাঁহাকে কিছু কিছু বলিলেন। শ্রীকৃষ্ণও তাঁহাদিগের কথার উত্তর দিলেন। এই সকল কথোপকথন অবশ্য ঐতিহাসিক বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। তবে কবি ও ইতিহাসবেতা যে সকল কথা কৃষ্ণের মুখে বসাইয়াছেন, তাহার দ্বারা বুঝা যায় যে, কৃষ্ণের কিরপে পরিচয় তিনি অবগত ছিলেন। ঐ সকল বক্ততা হইতে আমরা কিছু কিছু উদ্ধৃত করিব।

যুধিষ্ঠিরের কথার উত্তরে কৃষ্ণ এক স্থানে বলিতেছেন, "হে মহারাজ, অক্ষচর্য্যাদি ক্ষত্রিয়ের পক্ষে বিধেয় নহে। সমুদায় আঞ্জমীরা ক্ষত্রিয়ের ভৈক্ষাচরণ নিষেধ করিয়া থাকেন। বিধাতা সংগ্রামে জয়লাভ বা প্রাণপরিত্যাগ ক্ষত্রিয়ের নিজ্যর্শ বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন; অতএব দীনতা ক্ষত্রিয়ের পক্ষে নিতান্ত নিন্দনীয়। হে অরাভিনিপাতন বৃথিষ্টির! আপনি দীনতা অবলম্বন করিলে, কখনই স্বীয় অংশ লাভ করিতে পারিবেন না। অভএব বিক্রম প্রকাশ করিয়া শত্রুগণকে বিনাশ করুন।"

পীতাতেও অর্চ্চনকে কৃষ্ণ এইরূপ কথা বলিয়াছেন দেখা যায়। ইহা হইতে যে সিদ্ধান্ধে উপস্থিত হওয়া যায়, তাহা পূর্ব্বে বৃধান গিয়াছে। পুনন্দ ভীমের কথার উদ্ভৱে বলিতেছেন, "মহুত্র পুরুষকার পরিত্যাগপূর্বক কেবল দৈব বা দৈব পরিত্যাগপূর্বক কেবল পুরুষকার অবলম্বন করিয়া জীবন ধারণ করিতে পারে না। যে ব্যক্তি এইরূপ কৃতনিশ্চয় হইয়া কর্ম্বে প্রত্বত হয়, সে কর্ম সিদ্ধ না হইলে ব্যথিত বা কর্ম সিদ্ধ হইলে সম্ভষ্ট হয় না।"

গীতাতেও এইরপ উক্তি আছে। । অর্জুনের কথার উত্তরে কৃষ্ণ বলিতেছেন,

"উর্ব্বর ক্ষেত্রে যথানিয়নে হলচালন বীজবপনাদি করিলেও বর্গা ব্যক্তীত কথনই ফলোৎপত্তি হয় না।
পুরুষ যদি পুরুষকার সহকারে তাহাতে জল সেচন করে, তথাপি দৈবপ্রভাবে উহা শুক্ত হইতে পারে।
অতএপ প্রাচীন মহাত্মাগণ দৈব ও পুরুষকার উভয় একত্র মিলিত না হইলে কার্য্য সিদ্ধি হয় না বলিয়া স্থির
করিয়াছেন। আমি যথাসাধ্য পুরুষকার প্রকাশ করিতে পারি; কিন্তু দৈব কর্মের অনুষ্ঠানে আমার
কিছুমাত্র ক্ষমতা নাই।"

এ কথার উল্লেখ আমরা পূর্ব্বে করিয়াছি। কৃষ্ণ এখানে দেবত্ব একেবারে অস্বীকার করিলেন। কেন না, তিনি মানুষী শক্তির দ্বারা কর্ম সাধনে প্রবৃত্ত। ঐশী শক্তির দ্বারা কর্মসাধন ঈশ্বরের অভিপ্রেত হইলে, অবভারের কোন প্রয়োজন থাকে না।

অস্থাম্ম বক্তার কথা সমাপ্ত হইলে স্রৌপদী কৃষ্ণকে কিছু বলিলেন। তাঁহার বক্তৃতায় এমন একটা কথা আছে যে, স্ত্রীলোকের মুখে তাহা অতি বিশায়কর। তিনি বলিতেছেন—

"অবধ্য ব্যক্তিকে বধ করিলে যে পাপ হয়, বধ্য ব্যক্তিকে বধ না করিলেও সেই পাপ হইয়া থাকে।"

এই উক্তি জীলোকের মুখে বিষয়কর হইলেও স্বীকার করিতে হইবে যে, বছ বৎসর পূর্বেব বঙ্গদর্শনে আমি জৌপদীচরিত্রের যেরূপ পরিচয় দিয়াছিলাম, তাহার সঙ্গে এই বাক্যের অত্যস্ত স্থসকতি আছে। আর জীলোকের মুখে ভাল শুনাক্ না শুনাক্, ইহা যে প্রকৃত ধর্মা, এবং কৃষ্ণেরও যে এই মড, ইহাও আমি জরাসদ্ধবধের স্মালোচনাকালে ও অক্য সময়ে বুঝাইয়াছি।

নিদ্যানিছোঃ সমো ভূকা সমন্ত্র বোগ উচাতে। ২। ৪৮

জৌপদীর এই বক্তভার উপসংহারকালে এক অপূর্ব্ব কবিছকৌশল আছে। ভাহা উদ্বুত করা যাইতেছে।

"অনিতাপাদী অপদনন্দিনী এই কথা শুনিয়া কুটিলাগ্র, পরম রমণীয়, সর্কগন্ধাধিবানিত, সর্কলক্ষণসম্পন্ন, মহাভ্রগসদৃশ, কেশকলাপ ধাবণ করিয়া অঞ্পূর্ণলোচনে দীননয়নে প্ররাঘ কৃষ্ণকে কহিতে লাগিলেন,
হে জনার্দন! হ্রাত্মা হংশাসন আমার এই কেশ আব্র্যণ করিয়াছিল। শত্রুগণ সদিস্থাপনের মতপ্রকাশ
করিলে ছ্মি এই কেশকলাপ শ্রবণ করিবে। ভীমার্জ্ ন দীনের স্থায় সদ্ধি স্থাপনে কৃতসংকল্প হইয়াছেন;
তাহাতে আমার কিছুমাত্র কৃতি নাই, আমার বৃদ্ধ পিতা মহারথ পুত্রগণ সমভিব্যাহারে পত্রগণের সহিত
সংগ্রাম করিবেন, আমার মহাবল পরাক্রান্ত পঞ্চপুত্র অভিমন্তারে প্রস্তুত করিয়া কৌরবগণকে সংহার
করিবে। হরাত্মা হংশাসনের শ্রামল বাছ ছিল্ল, ধরাতলে নিপতিত, ও পাংশুলুন্তিত, না দেখিলে আমার
শান্তিলাভের সম্ভাবনা কোথায় 
আমি হালয়ক্ষেত্রে প্রদীপ্ত পাবকের স্থায় কোণ স্থাপন পূর্বক ত্রয়োদশ
বৎসর প্রতীক্ষা করিয়াছি। এক্ষণে দেই ত্রয়োদশ বংসর অতিক্রান্ত হইয়াছে, তথাপি তাহা উপশন্মিত
,ইইবার কিছুমাত্র উপায় দেখিতেছি না; আজি আবার দর্মপ্রাব্রশী বুকোদরের বাক্যপল্যে আমার হৃদয়
বিদীপ হইতেতে।

"নিবিড়নিতখিনী আয়তলোচনা কথা এই কথা কহিয়া বাষ্ণাগদগদখনে কম্পিতকলেবরে ক্রম্পন করিতে লাগিলেন, প্রবীভূত হতাশনের ভায় অত্যুক্ত নেত্রজলে তাঁহার স্থনযুগল অভিষিক্ত হইতে লাগিলে। তথন মহাবাহ বাহ্মদেব তাঁহারে গান্ধনা করতঃ কহিতে লাগিলেন, হে ক্রফে! তুমি অতি অল্প দিন মধ্যেই কৌরব মহিলাগণকে রোদন করিতে দেখিবে। তুমি বেমন রোদন করিতেছ, কুরুকুলকামিনীরাও তাহাদের জ্ঞাতি বান্ধবাগ নিহত হইলে এইরূপ রোদন করিবে। আমি যুধিষ্টিরের নিয়োগাহ্সারে ভীমার্জ্জন নকুল সহদেব সমভিব্যাহারে কৌরবগণের বধসাধনে প্রবৃত্ত হইব। শ্বতরাষ্ট্রতনহগণ কানপ্রেরে কলায় আমার বাক্যে অনাদর প্রকাশ করিলে অচিরাৎ নিহত ও শৃগাল কুকুরের ভক্ষ্য হইমা ধরাতলে শান্দ করিবে। যদি হিমবান্ প্রচলিত, নেদিনী উৎক্ষিপ্ত ও আকাশমণ্ডল নক্ষ্যসমূহের সহিত নিপতিত হয় তথাপি আমার বাক্য মিথা। হইবে না। হে ক্যেছে! বাষ্পা সংবরণ কর; আমি তোমারে যথার্থ কহিতেছি, তুমি অচিরকাল মধ্যেই সীয় পতিগণকে শক্ষ সংহার করিয়া রাজ্যলাভ করিতে দেখিবে।"

এই উক্তি শোণিতপিপাস্থর হিংসা-প্রব্রক্তিনিত বা ক্রুদ্ধের ক্রোধ।ভিব্যক্তি নহে। যিনি সর্বব্রগামী সর্বকালব্যাপী বৃদ্ধির প্রভাবে, ভবিশ্বতে যাহা হইবে তাহা স্পষ্ট দেখিতে পাইতেছিলেন, তাঁহার ভবিশ্বস্থান্তিক মাত্র। কৃষ্ণ বিশক্ষণ জানিতেন যে, তুর্য্যোধন রাজ্যাংশ প্রত্যর্পণপূর্বক সদ্ধি স্থাপন করিতে কদাপি সম্মত হইবে না। ইহা জ্ঞানিয়াও যে তিনি সদ্ধিস্থাপনার্থ কৌরব সভায় গমনের জক্ষ উদ্যোগী, তাহার কারণ এই যে, যাহা অনুষ্ঠেয় তাহা সিদ্ধ হউক বা না হউক, করিতে হইবে। সিদ্ধি ও অসিদ্ধি তুলা জ্ঞান করিতে

হইবে। ইংগই জাহার সুধ্বিনির্গত নীভোক্ত অমৃত্যায় ধর্ম। তিনি নিজেই সাক্ষ্যকৈ নিখাইয়াছেন যে,

দিকানিকো: নথো ভূষা নমবং যোগ উচাতে।

সেই নীতির বলবর্তী হইয়া, আদর্শযোগী, ভবিশ্বৎ জানিয়াও সন্ধিস্থাপনের চেইয়ে ক্ষোরৰ সভার চলিলেন।

### পঞ্চম পরিচ্ছেদ

#### যাত্রা

যাত্রাকালে জীকুফের সমস্ত ব্যবহারই মনুয়োপযোগী এবং কালোচিত। ভিনি
"রেবতী নক্ষত্রযুক্ত কার্তিকমাসীয় দিনে মৈত্র মুহূর্তে কৌরব সভায় গমন করিবার বাসনায়
স্থবিশ্বস্ত ত্রাক্ষণগণের মাঙ্গপ্য পুণ্যনির্ঘেষ প্রবণ ও প্রাভঃকৃত্য সমাপন পূর্ব্বক স্নান ও
বসনভূষণ পরিধান করিয়া সূর্য্য ও বহ্নির উপাসনা করিলেন; এবং ব্যলাঙ্গুল দর্শন,
ব্রাহ্মণগণকে অভিবাদন, অগ্নি প্রদক্ষিণ, ও কল্যাণকর দ্রব্য সকল সন্দর্শনপূর্ব্বক," যাত্রা
করিলেন।

শ্রীকৃষ্ণ গীতায় যে ধর্ম প্রচারিত করিয়াছেন, তাহাতে তৎকালে প্রবল কাম্যকর্ম-পরায়ণ যে বৈদিক ধর্ম, তাহার নিন্দাবাদ আছে। কিন্তু তাই বলিয়া তিনি বেদপরায়ণ রাহ্মণগণকে কথনও অবমাননা করিতেন না। তিনি আদর্শ মনুষ্য, এই জন্ম তৎকালে রাহ্মণদিগের প্রতি যে ব্যবহার উচিত ছিল, তিনি তাহাই করিতেন। তখনকার রাহ্মণেরা বিদ্বান, গ্র্মান্মা, এবং অস্বার্থপর হইয়া সমাজের মঙ্গলসাধনে নিরত ছিলেন, এজন্ম অন্থ বর্ণের নিকট, পূজা তাঁহাদের স্থান্ম প্রাপ্য। কৃষ্ণও সেই জন্ম তাঁহাদিগকে উপযুক্তরূপ পূজা করিতেন। উদাহরণস্বরূপ, পথিমধ্যে ঋষিগণের সমাগমের বর্ণনা উদ্ধৃত করিতেছি।

"মহাবাত কেশব এইরপে কিয়দ্ব গমন করিয়া পথের উভরপার্যে ব্রহ্মতেজে জাজন্যমান কভিপয় মহবিরে সন্দর্শন করিলেন। তিনি তাঁহাদিগকে দেখিবামাত্র অতিমাত্র ব্যগ্রতাসহকারে রথ হইতে অবতীর্ণ হইয়া অভিবাদনপূর্ব্ধক জিজ্ঞাসা করিলেন, হে মহবিগণ! সম্দায় লোকের কুশল । ধর্ম উত্তমরূপে অকুষ্ঠিত হইতেছে । ক্রিয়াদি বর্ণত্র ব্যাহ্বণগণের শাসনে অবস্থান করিতেছে । আপনারা কোথায় সিদ্ধ হইয়াছেন ।

কোষাৰ বাইতে বালনা কৰিতেত্বন ? কাশনালৈৰ আলোখন কি? কানাৰে আশনাৰেৰ কোন্ কাৰ্য্য কছঠান কৰিতে হইবে ? এবং কাশনাৰা কি নিষিত্ত ব্যথিতলে ক্ষরতীৰ হইয়াছেন ?

"তথন সহাজাগ আমান্ত ক্ষৰে আলিখন করিয়া কৰিবেন, হে মধুস্বন। আমানের মধ্যে কেই কেই কেই বছপ্রত প্রাশ্ন, কেই কেই বাজবি এবং কেই কেই তপৰী। আমরা অনেকবার নেবাল্লরের সমাগ্য দেখিরাছি, একংগ সমুলায় করিব সভাগন ভূপতি ও আপনারে অবলোকন করিবার বাসনার গমন করিতেছি। আমরা কৌরব সভাযথে আপনার মুখবিনির্গত ধর্মার্থক বাক্য লবেণ করিতে অভিলাবী ইইমাছি। হে বাববল্লেই। তীয়, প্রোণ, বিহুর প্রভৃতি মহাত্মাণ এবং আপনি বে সভা ও হিতকর বাক্য কহিবেন, আমরা সেই সকল বাক্য প্রবণ নিভান্ত কৌতুহলাকান্ত হইরাছি।

"একণে আপনি সম্বয়ে কুকরাজ্যে গমন করুন; আমরা তথার আপনারে সভামগুণে বিদ্যা আসনে আসীন ও তেজ্ঞপ্রবীপ্ত দেখিয়া পুনরায় আপনার সহিত কথোপকথন করিব।"

এখানে ইহাও বক্তব্য যে, এই জামদন্ত্য প্রশুরাম কৃষ্ণের সমসাময়িক বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। রামায়ণে আবার তিনি রামচন্দ্রের সমসাময়িক বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। অথচ পুরাণে তিনি রাম কৃষ্ণ উভয়েরই পূর্ব্বগামী বিষ্ণুর অবতারাস্তর বলিয়া খ্যাত। পুরাণের দশাবভারবাদ কত দূর সঙ্গত, তাহা আমরা গ্রন্থান্তরে বিচার করিব।

এই হস্তিনাযাত্রার বর্ণনায় জানা যায় যে, কৃষ্ণ নিজেও সাধারণ প্রজার নিকটেও পূজা ছিলেন। হস্তিনাযাত্রার বর্ণনা আরও কিছু উদ্ধৃত করিলাম।

"দেবকীনন্দন সর্ব্ধশশুপরিপূর্ণ অতি রম্য স্থাম্পদ পরম পবিত্রশালিভবন এবং অতি মনোছর ও শ্বনমুনতোষণ বহুবিধ প্রামাণশু সন্দর্শনকরতঃ বিবিধ পুর ও রাজ্য অতিক্রম করিলেন। কুফকুলসংরক্ষিত নিত্যপ্রস্থাই অস্থবিয় ব্যসনরহিত পুরবাসিগণ কৃষ্ণকে দর্শন করিবার মানদে উপপ্রয় নগর হইতে পথিমধ্যে আগমন করিয়া তাঁহার পথ প্রতীক্ষা করিতে লাগিল। কিমংক্ষণ পরে মহাত্মা বাস্থদেব সমাগত হইলে তাহারা বিধানাম্পারে তাঁহার পূজা করিতে লাগিল।

"এদিকে ভগবান্ মরী চিমালী স্বীয় কিরণজাল পরিত্যাগ করিয়া লোহিত কলেবর ধারণ করিলে জরাতিনিপাতন মধ্যদন বৃকস্থলে সম্পৃষ্ঠিত হইয়া সন্থরে রথ হইতে অবতরণপূর্কক যথাবিধি শৌচ সমাপনান্তে রথাখনোচনে আদেশ করিয়া সন্ধার উপাসনা করিতে লাগিলেন। দারুক কুষ্ণের আজ্ঞাহসারে অস্বগণকে রথ হইতে মুক্ত করতঃ শাল্লাহসারে তাহাদের পরিচর্গ্যা ও গাত্র হইতে সমুদ্র যোজ্যাদি মোচন করিয়া তাহাদিগকে পরিত্যাগ করিল। মহাত্মা মধুসদন সন্ধ্যা সমাপনান্তে স্থীয় সমভিব্যাহারী জনগণকে কহিলেন, হে পরিচারকবর্গ। জভ মুধিষ্ঠিরের কার্যাহ্যরোধে এই স্থানে রজনী অভিবাহিত করিতে হইবে। তথন পরিচারকগণ তাঁহার অভিপ্রায় অবগত হইয়া জণকালমধ্যে পটমগুল নির্মাণ ও বিবিধ স্থমিষ্ট অন্ধণান প্রস্তুত করিল। অনন্তর সেই গ্রামন্থ স্বধর্মাবলন্ধী আর্য্য কুলীন ব্রাহ্মণ সম্পুদ্য অরাতিকুলকালান্তক মহাত্মা ক্রবীকেশের সমীপে আগমনপূর্বক বিধানাহসারে তাঁহার পূজা ও আলীর্কাদ করিয়া স্থা ভবনে আনম্মন

করিতে বাসনা কবিলেন। জনবান মধুস্থন উচ্চানের অভিপ্রায়ে সমত হইলেন এবং গুটাবিস্কে আর্চন-পূর্বাক উচ্চানের ভবনে গমন করিয়া উচ্চানিলের সমভিব্যাহারে পুনমার স্বীয় পটমগুণে আগমন করিলেন। পুরুষ সেই সম্বার আন্ধণণণের সমভিব্যাহারে স্থমিট ক্রবাক্সাত ভোজন করিয়া পর্য ক্ষে বামিনী বাপন ক্ষিক্ষন।

ইছা নিভান্তই সাত্ম চরিত্র, কিন্ত আদর্শ সমুয়ের চরিত্র।

দেশা বাইভেছে যে, দেবতা বলিয়া কেছ তাঁহাকে পূলা করিতেছে, এমন কৰা নাই। ভবে শ্রেষ্ঠ সময় যেরপ পূজা পাইবার সভাবনা ভাহাই তিনি পাইভেছেন, এবং আদর্শ সমুদ্ধের লোকের সঙ্গে যেরপ ব্যবহার করা সম্ভব, তিনি তাহাই করিতেছেন।

## र्वत व्यक्तिक र अप वर्ष शतिरम्हण

### হস্তিনায় প্রথম দিবস

কৃষ্ণ আসিতেছেন শুনিয়া, বৃদ্ধ ধৃতরাষ্ট্র তাঁহার অভ্যর্থনা ও সম্মানের ক্ষম্ম বড় বেশী রক্ম উদ্বোগ আরম্ভ করিলেন। নানারত্বসমাকীর্ণ সভা সকল নির্মাণ করাইলেন, এবং তাঁহাকে উপঢৌকন দিবার জন্ম অনেক হস্ত্যধর্থ, দাস, "অল্লাতাপত্য শতসংখ্যক দাসী", মেষ, অশ্বতরী, মণিমাণিক্য ইত্যাদি সংগ্রহ করিতে লাগিলেন।

বিহুর দেখিয়া শুনিয়া বলিলেন, "ভাল, ভাল। তুমি যেমন ধান্মিক, তেমনই বৃদ্ধিমান্। কিন্তু রন্ধাদি দিয়া কৃষ্ণকে ঠকাইতে পারিবে না। তিনি যে জন্ম আসিতেছেন, ভাহা সম্পাদন কর; ভাহা হইলেই তিনি সন্তুষ্ট হইবেন—অর্থপ্রলোভিত হইয়া ভোমার বশ হইবেন না।"

ধৃতরাষ্ট্র ধৃষ্ঠ, এবং বিছর সরল, ছুর্যোধন ছুই। তিনি বলিলেন, "কৃষ্ণ পৃজনীয় বটে, কিন্তু তাঁহার পূজা করা হইবে না। যুদ্ধ ত ছাড়িব না; তবে তাঁর সমাদরে কাজ কি ? লোকে মনে করিবে আমরা ভয়েই বা তাঁহার খোষামোদ করিতেছি। আমি তদপেক্ষা সং পরামর্শ স্থির করিয়াছি। আমরা তাঁহাকে বাঁধিয়া রাখিব। পাওবের বল বৃদ্ধি কৃষণ, কৃষ্ণ আটক থাকিলে পাওবেরা আমার বশীভূত থাকিরে।"

এই কথা শুনিয়া ধৃতরাষ্ট্রও পুত্রকে তিরস্কার করিতে বাধ্য হইলেন। কেন না, কৃষ্ণ দুত হইয়া আসিতেছেন। কৃষণভক্ত ভীম তুর্য্যোধনকে কতকগুলা কটুক্তি করিয়া সভা হইতে উঠিয়া গেলেন। নাগরিকেরা, এবং কৌরবেরা বছ সম্মানের সহিত কৃষ্ণকৈ ক্রস্ভার আনীভ করিলেন। তাঁহার ক্রন্ত যে সকল সভা নির্দিত ও রম্ম্ভান্ত হইয়াছিল, ভিনি ভংগ্রাভি দৃষ্টিপাত্ত করিলেন না। ভিনি ধৃতরাই ভবনে গমন করিয়া কুরুসভার উপবেশন-পূর্বক, যে যেমন যোগ্য ভাহার সলে সেইরাশ সংস্ভাবণ করিলেন। পরে সেই রাজ্যাসাদ পরিভাগে করিয়া, সান্যমু এক শীনভবনে চলিজেন।

বিহুর, বৃতরাষ্ট্রের এক রক্ষ ভাই। উভরেরই ব্যাসলেবের উর্নে জন্ম। কিছু বৃতরাষ্ট্র রাজা বিচিত্রবীর্থার ক্ষেত্রজ পুত্র; বিহুর ভাহা নহে। ভিনি, বিচিত্রবীর্থার দালী এক বৈক্রার গর্ভে জন্মিছাছিলেন। ভাঁহাকে বিচিত্রবীর্থার ক্ষেত্রজ ধরিলেও, ভাঁহার জাভি নির্দায় হয় না। কেন না, প্রাক্ষণের উর্নে, ক্রিয়ের ক্ষেত্রে, বৈক্যার গর্ভে ভাঁহার আছা ভিনি সামাস্থ ব্যক্তি, কিছু পরম ধার্ম্মিক। কৃষ্ণ রাজপ্রাসাদ ত্যাগ করিয়া ভাঁহার বাড়ীতে গিয়া, ভাঁহার নিকট আভিথ্য প্রহণ করিলেন। সেই জন্ম, আজিও এ দেশে "বিহুরের খুদ্," এই বাক্য প্রচলিত আছে। পাশুবমাতা কৃষ্ণী, কৃষ্ণের পিতৃষ্পা, সেইখানে বাস করিতেন। বনগমনকালে পাশুবেরা ভাঁহাকে সেইখানে রাথিয়াছিলেন। কৃষ্ণ কুষ্ণীকে প্রণাম করিতে গেলেন। কৃষ্ণী পুত্রগণ ও পুত্রবধ্র ছুংখের বিবরণ মারণ করিয়া কৃষ্ণের নিকট অনেক কাঁদাকাটা করিলেন। উত্তরে কৃষ্ণ যাহা ভাঁহাকে বলিলেন, তাহা অম্ল্য। যে ব্যক্তি মন্থ্য চরিত্রের সর্বপ্রদেশ সম্পূর্ণরূপে অবগত হইয়াছে, সে ভিন্ন আর কেহই সেকথার অম্ল্যন্ত বৃথিবেনা। মূর্যের ত কথাই নাই। শ্রীকৃষ্ণ বলিতেছেন,

<sup>\*</sup> মহাভারতীয় নায়কদিগোর সকলেরই জাতি সন্থাক এইরূপ গোল্যোগ। পাশুবদিগের সক্ষে এইরূপ গোল্যোগ।
পাশুবদিগের প্রপিতামহা সভাবতী, দাসক্জা। তীথের মার জাতি পুকাইবার বোধ হয় বিশেষ প্রয়োজন ছিল, এজন্ত তিনি
গলানন্দন। ধৃতরাই ও পাণ্ডু রাজ্যণের উরদে, ক্ষরিয়ার গার্ভজাত। ব্যাস নিজে সেই ধীবরনন্দিনীর কানীনপুত্র। অভএব পাণ্
ও ধৃতরাষ্ট্রের জাতি সক্ষে এত গোল্যোগ বে, এখনকার দিনে, তাহারা সর্ব্রজাতির অগান্তের হইতেন। পাণ্ডুর পূত্রগণ, কৃত্তীর
গর্জজাত বটে, কিন্তু বাপের বেটা নহেন; পাণ্ডু নিজে পূত্রোৎপাদনে অক্ষম। তাহারা ইক্রাদির উরস্পূত্র বলিরা পরিচিত।
এবিকে, লোগাচার্য্যের পিতা ভরষান্দ কবি, কিন্তু মা একটা কল্মী: কল্মীর গর্ভধারণ যাহানের বিধান না হইবে, তাহারা জোণের
মাত্রুল সন্ধক্ষে বিশেষ সন্দিহান হইবেন। পাশুবদিগের পিতা সমান যত গোল্যোগ, কবি সন্ধন্ধও ভত—বেশীর ভাগ তিনি
কানীন। লোগদী ও গুইল্লারের বাপ মা কে, কেই বলিতে পারে না; তাহারা বজ্ঞান্ত ।

এ সময়ে কিন্তু, বিবাহ সন্থকে কোন বোদবোগ ছিল না। অমুনোম প্রতিলোম বিবাহের কথা বলিতেছি না। অনেক ব্যবির ধর্মপত্নীও ক্ষত্রিত্ব কথা ছিলেন; যথা অগন্তাপত্নী লোগামুদ্রা, গুছলুকের স্থ্যী শাস্তা, গুচীকভার্যা, জমদন্ধির ভার্যা। কেহ কেই বলেন পরস্করানের ভার্যা। বেনুকা ইত্যাদি। এমনও কথা আছে বে, পরস্করান পৃথিবী ক্ষত্রিত্ব ক্ষরিলে, আন্ধানিকের উর্নেই প্রবৃত্তী ক্ষত্রিকারা ক্ষত্রিরাছিলেন। পক্ষান্তকে ব্রাহ্মণকভা দেববানী, ক্ষত্রিত্ব ধর্মপত্নী। আহারাদি স্থকে কোন বীধাবাধি ছিল না, তাহাও ইতিহাসে পাওরা যায়। ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রির, বৈশু, পরস্করের অরভোজন ক্ষিত্রে।

শাধবগৰ, নিজা, ভজা, কোধ, হৰ, ক্ধা, দিশাসা, হিম, বৌজ, পৰাজৰ কৰিবা বীমোনিত হথে
নিৰ্ভ বৃহিন্নাছন। তাহাবা ইলিয়ন্থ পৰিত্যাগ কৰিয়া বীবোচিত হথে সভই আছেন। বৌৰবাজন বিবাহন পৰাক্ষি সংহাৰণ পৰাক্ষি সংহাৰণ কৰিয়া বাবগণ কলাচ আন সভই হয়েন না। বীৰবাজিবা হয় অভিশয় দেশ না হয়
অত্যুৎকই হথ সভোগ কৰিয়া থাকেন; আৰু ইল্ডিয়ন্ত্ৰাভিলাৰী ব্যক্তিগণ মধ্যাবন্ধাভেই সভাই
খাকে; কিন্তু উহা তুঃখের আকর; রাজ্যলাভ বা ব্যবাস হুখের নিদান।"

"রাজ্যলাভ বা বনবাস" । এ কথা ত আধুনিক হিন্দু বুরো না। বুরিলে, এত ছঃখ থাকিত না। যে দিন বুরিবে, সে দিন আর ছঃখ থাকিবে না। হিন্দু পুরাণেতিহাসে এমন কথা থাকিতে আমরা কি না, মেম সাহেবদের লেখা নবেল পড়িয়া দিন কটোই, না হয় সভা করিয়া পাঁচ জনে জুটিয়া পাথির মা কিচির মিচির করি।

কৃষ্ণ কুন্তীকে আরও বলিলেন, "আপনি তাহাদিগকে শত্রুবিনাশ করিয়া সক্ল লোকের আধিপত্য ও অতুস সম্পত্তি ভোগ করিতে দেখিবেন।"

শার স্থান ক্ষ নিশ্চিত জানিতেন যে, সদ্ধি হইবে না—যুদ্ধ হইবে। তথাপি সদ্ধি স্থান ক্ষণ্ঠ হাসিয়াছেন; কেন না যে কর্ম অনুষ্ঠেয়, তাহা সিদ্ধ ইউক বা হাউক, তাহার অনুষ্ঠান করিতে হয়, ফলাফলে অনাসক্ত হইয়া কর্ত্ব্য সাধন করিতে হয়। ইহাকেই তিনি গীতায় কর্মযোগ বলিয়া বুঝাইয়াছেন। যুদ্ধের অপেক্ষা সদ্ধি মন্ত্রের হিতকর; এই ক্ষণ্ঠ সদ্ধিস্থাপন অনুষ্ঠেয়। কিন্তু যথন যথাসাধ্য চেষ্টা করিয়া সদ্ধিস্থাপন করিতে পারিলেন না, তখন কৃষ্ণই আবার যুদ্ধে বীতপ্রদ্ধ অর্জুনের প্রধান উৎসাহদাতা, ও সহায়। কেন না, যখন সদ্ধি অসাধ্য তখন যুদ্ধই অনুষ্ঠেয় ধর্ম। অতএব যে কর্মযোগ তিনি গীতায় উপদিষ্ট করিয়াছেন, তিনি নিজেই তাহাতে প্রধান যোগী। তাঁহার আদর্শ চরিত্র পুদ্ধান্নপুদ্ধ সমালোচনে আমন্ধ প্রকৃত মন্থ্যন্থ কি, তাহা বুঝিতে পারিব বলিয়াই এত প্রয়াস পাইতেছি।

কৃষ্ণ, কুন্তীর নিকট হইতে বিদায় হইয়া পুনর্বার কৌরব সভায় গমন করিলেন। সেখানে গেলে, ত্র্য্যোধন তাঁহাকে ভোজনের জন্ম নিমন্ত্রণ করিলেন। তিনি তাহা গ্রহণ করিলেন না। ত্র্যোধন ইহার কারণ জিজ্ঞাসা করিলেন। কৃষ্ণ প্রথমে তাঁহাকে লৌকিক

<sup>\*</sup> মিল্টনের ক্লেচেতা সয়তান্ ৰলিয়াছিল যে, খগে দাসডের অপেকণা বরং নরকে রাজত শ্রেম:। আমি জানি যে, আমায় এমন পাঠক অনেক আছেন, বাঁহারা এই ক্রেমাজির সঙ্গে উপরি লিখিত মহতী বাণীর কোন প্রভেদ দেখিবেন না। তাঁহালিগের ক্ষুত্তত সম্বন্ধে আমি সম্পূর্কিপে আপাশৃষ্ঠ। লগ্চেতা, পরের প্রভূত সহ্ত করিতে পারে না। মহান্ধা, কর্ত্তবাসুরোধে তাহা পারেন, কিন্তু মহান্ধা জানেন যে, মহান্ধ্য বা মহান্ধ বাতীত, তাঁহার বহবিভারাকাজ্মিনী চিত্তবৃত্তি সকল ক্রিপ্রোপ্ত হইতে পারে না।

নীছিট। আর্থ করাইয়া দিবেদ। বলিলেদ, "দুভগণ কার্যাসমাধাতে ভোজন ও পূজা অহণ করিয়া থাকে; অভএব আমি কভকারা হইলেই আপনার পূজা এছণ করিব।" তুর্য্যোধন তব্ও ছাড়ে না; আবার শীড়াশীড়ি করিল। তখন কৃষ্ণ বলিলেন,

"লোকে হয় প্রীতি পূর্বক অথবা বিশন্ত ইইয়া মতের মত্র ভোজন করে। মাগনি প্রীতি সহকারে আমারে ভোজন করাইতে বাসনা করেন নাই; জানিও বিগদ্যাত ইই নাই, তবে কি নিমিত মাগনার মত্র ভোজন করিব।"

তোজনের নিমন্ত্রণ প্রহণ একটা সামাত কর্ম; কিন্তু আমাদের দৈনিক জীবন, সচরাচর কতকগুলা সামাত কর্মের সমবায় মাত্র। সামাত কর্মের জ্জু একটা নীতি আছে অথবা থাকা উচিত। বৃহৎ কর্ম সকলের নীতির যে ভিন্তি, কুজু কর্ম সকলের নীতির সেই ভিন্তি। লে ভিন্তি ধর্ম। তবে উন্নতচরিত্র মন্থ্যের সঙ্গে কুজুচেতার এই প্রভেদ যে, কুজুচেতা ধর্মে পরামুখ না হইলেও, সামাত্ত বিষয়ে নীতির অন্নবর্তী হইতে সক্ষম হয়েন না, কেন না নীতির ভিন্তি তিনি অনুসন্ধান করেন না। আদর্শ মন্ত্রা এই কুজু বিষয়েও নীতির ভিন্তি অনুসন্ধান করিলেন। দেখিলেন যে, এই নিমন্ত্রণ প্রহণ সরলতা ও সত্তের বিক্রত্ম হয়। অতএব তুর্যোধনকে সরল ও সত্য উত্তর দিলেন, স্পাই কথা পরুষ হইলেও তাহা বলিতে সন্ধৃতি হইলেন না। বেখানে অকপট ব্যবহার ধর্মানুমত হয়, সেথানেও তাহা পরুষ বলিয়া আমরা পরামুখ। এই ধর্মবিক্রত্ম ক্রত্ম অধর্মে বিপন্নও করে।

কৃষ্ণ তার পর কুরুসভা হইতে উঠিয়া, বিহুরের ভবনে গমন করিলেন।

বিত্রের সঙ্গে রাত্রে তাঁহার অনেক কথোপকথন হইল। বিত্র তাঁহাকে বৃঝাইলেন যে, তাঁহার হস্তিনায় আসা অফুচিত হইয়াছে; কেন না ত্র্য্যোধন কোনমভেই সদ্ধি স্থাপন করিবে না। কুম্ফের উত্তর হইতে কিয়দংশ উদ্ধৃত করিতেছি।

"যিনি অশক্ষাররথসমবেত বিপর্যান্ত সম্দায় পৃথিবী যুত্যুপাশ হইতে বিম্কু করিতে সমর্থ ইন তাঁহার উৎকট ধর্মলাক হয়।"

ইউরোপের প্রতি রাজপ্রাসাদে এই কথাগুলি স্বর্ণাক্ষরে লিখিয়া রাখা উচিত। সিমলার রাজপ্রাসাদেও বাদ না পড়ে। কৃষ্ণ পুনশ্চ বলিতেছেন,

"যে ব্যক্তি বাসনগ্ৰন্থ ৰাশ্বৰ মুক্ত করিবার নিমিত যথাসাধ্য যতুবান্ না হয়, পতিতগণ তাঁহারে নৃশংস বলিয়া কীৰ্ত্তন করেন। প্রাক্ত মাজে মিজের কেশ পর্যান্ত ধারণ করিয়া তাহাকে অকার্য্য হইতে নির্ভ করিবার চেটা করিবেন। \* \* \* \* বলি তিনি ( চুর্যোধন ) আমার হিতক্ত বাক্য প্রবণ করিয়াও আমার প্রতি শুদা করেন। তাহাতে আমার কিছু মাত্র ক্ষতি নাই; প্রত্যুত আত্মীয়কে সন্থপদেশ প্রদান নিরন্ধন প্রম সন্থোধ ও আনৃণ্য লাভ হইবে। যে ব্যক্তি জাতিভেদ সময়ে সংপ্রামর্শ প্রদান না করে; সে ব্যক্তি কথন আত্মীয় নহে।"

ইউরোপীয়দিগের বিশ্বাস, কৃষ্ণ কেবল পরস্ত্রীলুর পাণিষ্ঠ গোপ; এ দেশের লোকের কাহারও বা সেইরূপ বিশ্বাস, কাহারও বিশ্বাস যে তিনি মনুশ্বহত্যার জফ্য জবতীর্ণ, কাহারও বিশ্বাস তিনি "চক্রী"—অর্থাৎ স্বাভিলাষসিদ্ধি জফ্য কৃচক্র উপস্থিত করেন। তিনি যে এ সকল নহে—তিনি যে তৎপরিবর্ত্তে লোকহিতৈষীর শ্রেষ্ঠ, জ্ঞানিশ্রেষ্ঠ, ধর্মোপদেষ্টার শ্রেষ্ঠ, আদর্শ মনুশ্ব, ইহাই বুঝাইবার জফ্য এই সকল উদ্ধৃত করিতেছি।

## সপ্তম পরিচ্ছেদ

#### হজিনাম বিতীম দিবস

শরদিন প্রাতে শ্বয়ং ত্র্যোধন ও শকুনি আসিয়া ঐকৃষ্ণকৈ বিত্রত্বন ইইটে কৌরবসভার লইয়া গেলেন। অতি মহতী সভা হইল। নারদাদি দেবর্ষি, এবং জ্বমদিরি শ্রেছতি ব্রহ্মবি তথায় উপস্থিত ইইলেন। কৃষ্ণ পরম বাগ্মিতার সহিত দীর্ঘ বক্তৃতায় ধৃতরাষ্ট্রকে সন্ধিস্থাপনে প্রবৃত্তি দিতে লাগিলেন। ঋষিগণও সেইরপ করিলেন। কিছুতে কিছু হইল না। খৃতরাষ্ট্র বলিলেন, "আমার সাধ্য নহে, ত্র্যোধনকে বল।" তুর্যোধনকে কৃষ্ণ, ভীষা, দোণ প্রভৃতি অনেক প্রকার ব্র্যাইলেন। সন্ধি স্থাপন দূরে থাক, ত্র্যোধনর কৃষ্ণকৈ কড়া কড়া শুনাইয়া দিলেন। কৃষ্ণও তাহার উপযুক্ত উত্তর দিলেন। ত্র্যোধনের শৃক্তরিত্র ও পাপাচরণ সকল ব্রাইয়া দিলেন। কৃষ্ণও তাহার উপযুক্ত উত্তর দিলেন।

তথন কৃষ্ণ, যাহা সমস্ত পৃথিবীর রাজনীতির মূলস্ত্র, তদমুদারে কার্য্য করিতে ধৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিলেন। রাজশাসনের মূলস্ত্র এই যে, প্রজারক্ষার্থ চৃষ্কৃতকারীকে দণ্ডিত করিবে। অর্থাৎ অনেকের হিতার্থ একের দণ্ড বিধেয়। সমাজের রক্ষার্থ হত্যাকারীর বধ বিহিত। যাহাকে বদ্ধ না করিলে তাহার পাপাচরণে বহুসহস্র প্রাণীর প্রাণসংহার হইবে, তাহাকে বদ্ধ করাই জ্ঞানীর উপদেশ। ইউরোপীয় সমস্ত রাজা ও রাজমন্ত্রী পরামর্শ করিয়া এই জন্ম খি: ১৮১৫ অবদ নপোলেয়নকে যাবজ্জীবন আবদ্ধ করিয়াছিলেন। এই জন্ম মহানীভিজ্ঞ কৃষ্ণ ধৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিলেন যে, তুর্য্যোধনকে বাধিয়া পাওবদিগের

সহিত সদ্ধি করুন। তিনি নিজে, সমস্ত মহাবংশের রক্ষার্থ, কংস্মাতুল হইলেও তাহাকে বধ করিতে বাধ্য হইরাছিলেন। তিনি সে উদাহরণও দিলেন। বলা বাছল্য যে এ প্রামর্শ গৃহীত হইল না।

এদিকে তুর্য্যোধন রুষ্ট হইরা কৃষ্ণকে আবদ্ধ করিবার জ্বন্থ কর্ণের সঙ্গে পরামর্শ করিতে লাগিলেন।

সাত্যকি, কৃতবর্মা, প্রভৃতি কৃষ্ণের জ্ঞাতিবর্গ সভায় উপস্থিত ছিলেন। সাত্যকি কৃষ্ণের নিতান্ত অমুগত ও প্রিয়; অন্ত্রবিছার অর্জুনের শিশু, এবং প্রায় অর্জুনতুলা বীর। ইলিতজ্ঞ মহাবৃদ্ধিমান্ সাত্যকি এই মন্ত্রণা জানিতে পারিলেন। তিনি অস্থাতর যাদববীর কৃতবর্মাকে সসৈক্ষে পূর্দ্ধারে প্রস্তুত থাকিতে বলিয়া কৃষ্ণকে এই মন্ত্রণা জানাইলেন। এবং সভামধ্যে প্রকাশ্রে ইহা ধৃতরাষ্ট্র প্রভৃতিকে জানাইলেন। শুনিয়া বিত্র ধৃতরাষ্ট্রকে বলিলেন,

"ঘেমন পতৰূপণ পাৰকে পতিত হইয়া বিনষ্ট হয়, ইহাদের দশাও কি সেইরূপ হইবে না ? সেইরূপ জনার্দ্ধন ইচ্ছা করিলে যুদ্ধকালে সকলকেই শমনসদনে প্রেরণ করিবেন।" ইন্যাদি।

পরে কৃষ্ণ যাহা বলিলেন, তাহা যথার্থই আদর্শ পুরুষের উক্তি। তিনি বল্পালী, স্তরাং ক্রোধশৃষ্ঠ এবং ক্রমাশীল। তিনি ধৃতরাষ্ট্রকে বলিলেন,

"গুনিতেছি তুর্ব্যোধন প্রভৃতি সকলে কৃছ হইয়া আমাকে ব্লপুর্বক নিগৃহীত করিবেন। কিছ আপনি অহমতি করিয়া দেখুন, আমি ইহাদিগকে আক্রমণ করি কি ইহারা আমাকে আক্রমণ করেন। আমার এরূপ সামর্থ্য আছে, যে আমি একাকী ইহাদিগকে সকলকে নিগৃহীত করিতে পারি। কিছ আমি কোন প্রকারেই নিন্দিত পাণজনক কর্ম করিব না। আপনার পুক্রেরাই পাগুবগণের অর্থে লোলুপ হইরা আর্থিপ্রই হইবেন। বস্ততঃ ইহারা আমাকে নিগৃহীত করিতে ইচ্ছা করিয়া যুধিষ্টিরকে কৃতকার্য্য করিতেছেন। আমি অন্তই ইহাদিগকে ও ইহাদিগের অহ্চরগণকে নিগ্রহণ করিয়া পাগুবগণকে প্রদান করিতে পারি। তাহাতে আমাকে পাণভাগী হইতেও হয় না। কিছু আপনার স্মিধানে কদৃশ ক্রোধ ও পাণবৃদ্ধিজনিত গাহিত কার্য্যে প্রবৃত্ত হইব না। আমি অন্ত্রজা করিতেছি বে, চুনীতিপ্রায়ণগণ চুর্য্যোধনের ইচ্ছান্ত্র্যারে কার্য্য কর্কক।" \*

রাজরেতে যবি কুনা মাং নিগৃলীযুরোজসা। এতে বা সামহং বৈনানস্কানীতি পার্বিব।

ক কানীএসর সিংহের প্রকাশিত অন্থাদ প্রশংসিত, এ কল্প সচরাচর আমি মূলের সহিত অনুবাদ বা মিলাইয়াই অনুবাদ উদ্ধৃত করিরাছি। কিব্র ক্লের এই উল্লিডে কিছু অসলতি ঐ অনুবাদে কেখা বার, বধা, বে কার্য্যের জল্প পাগভাগি হইতে হর না এক হানে বলিয়াছেন, সেই কার্যকে কর ছত্র পরে পাগবৃদ্ধিলনিত বলিডেছেন। এক্স মূলের সলে সিলাইয়া বেধিলাম। বৃল্ তত্ত অসলতি দেখা যার পা। বৃল্ উদ্ধৃত করিডেছি—

্রতি কথার পর, ধৃতরাই ফুর্য্যোধনকে ডাকাইয়া আনাইলেন, এবং তাঁহাকে অতিশয়
ক্টুক্তি করিয়া ভর্ণসনা করিলেন। বলিলেন,

তৃমি অতি নৃশংস, পাপাত্মা ও নীচাশয়; এই নিমিত্তই অসাধ্য, অযশন্বর, সাধুবিগহিত, পাপাচরবে সম্বন্ধ হইয়াছ। কুলপাংশুল মৃঢ়ের ভায় ত্রাত্মদিগের সহিত মিলিত হইয়া নিতান্ত তুর্ধে জনাদিনকে নিগ্রহ করিতে ইচ্ছা করিতেছ। যেমন বালক চন্দ্রমাকে গ্রহণ করিতে উৎস্ক হয়, তৃমিও সেইরূপ ইন্দ্রাদি দেবগণের ত্রাক্রমা কেশবকে গ্রহণ করিবার বাসনা করিতেছ। দেব, মহয়, গন্ধর্ব, অস্বর ও উরগগণ বাহার সংগ্রাম সহু করিতে সমর্থ হয় না; তৃমি কি, সেই কেশবের পরিচয় পাও নাই ? বৎস! হতদারা কখন বায়ু গ্রহণ করা বায় না; পাণিতল দ্বারা কখন পাবক স্পর্শ করা বায় না; মতক দ্বারা কখন মেদিনী ধারণ করা বায় না; এবং বলদারাও কখন কেশবকে গ্রহণ করা বায় না।"

তার পর বিহুরও হুর্য্যোধনকে ঐরপ ভর্তসনা করিলেন। বিহুরের বাক্যাবসানে, বাস্থদেব উচ্চহাস্থ করিলেন, পরে সাভ্যকি ও কৃতবর্মার হস্ত ধারণপূর্বক কুরুসভা হইতে নিজ্ঞান্ত হইলেন।

এই পর্যান্ত মহাভারতে আখ্যাত ভগবদ্যান বৃত্তান্ত, স্থান্সত ও স্বাভাবিক; কোন গোলযোগ নাই। অতিপ্রকৃত কিছুই নাই, ও অবিশ্বাদের কারণও কিছু নাই। কিন্তু অঙ্গুলিকণ্ডুয়ননিপীড়িত প্রক্ষিপ্তকারীর জাতি গোষ্ঠা, ইহা কদাচ সহ্য করিতে পারে না।

"কিং দ্রক্তাং ভবেং" ইতি বাক্যের অর্থ টিক "পাপভাগী হইতে হয় না," এমত নহে। কথার ভাব ইহাই বুঝা বাইতেছে যে,
"দ্বন্ধোধন আমানে বন্ধ করিবার চেটা করিতেছে; আমি যদি তাহাকে এখন বাধিরা লইরা বাই, তাহা হইলে কি এমন সন্দ কাল
ছয় १" দ্বন্ধাধনকে বন্ধ করা মন্দ কাল হয় না, কেন না আনেকের হিতের জল্প এক জনকে পরিতাগে করা শ্রের বলিয়া কৃষ্ণ ধর্মই
মৃতরাষ্ট্রকে পরামর্শ দিয়াছেন বে, ইহাকে বন্ধ কর। তবে কৃষ্ণ একণে স্বয়: এ কাল করিলে কোধবশতাই তিনি ইহা করিতেছেন,
ইহা বুঝাইবে। কেন না এতকণ তিনি নিজে তাহাকে বন্ধ করিবার অভিপ্রায় করেন নাই। ক্রোধ যাহাতে প্রবৃষ্টিত করে, তাহা
পাপবৃদ্ধিলনিত, মৃতরাং আদর্শ পুরুবের পক্ষে নিন্দিত ও পরিহায়্য কর্ম।

এমন একটা মহত্যাপারের ভিতর একটা অনৈস্গিক অন্তত কাও না প্রবিষ্ট করাইতে কুক্ষের ঈশ্বর্থ রক্ষা হয় কৈ ? বোধ করি এইরূপ ভাবিয়া চিন্তিয়া তাঁহালা কুক্ষের হাস্ত ও নিজ্ঞান্তির মধ্যে একটা বিশ্বরূপপ্রকাশ প্রক্রিপ্ত করিয়াছেন। এই মহাভারতের ভীম্বণর্কের ভগবদগীতা-পর্কাধ্যায়ে (তাহা প্রক্রিপ্ত হউক বা না হউক) আর একবার বিশ্বরূপপ্রদর্শন বর্ণিত আছে। সেই বিশ্বরূপবর্ণনায় আর এই বর্ণনায় কি বিশায়কর প্রভেদ। গীভার একাদশের বিশ্বরূপবর্ণনা প্রথম শ্রেণীর কবির রচনা; সাহিত্য-জগৎ খুঁ জিয়া বেডাইলে তেমন আর কিছু পাওয়া তুর্লভ। আর ভগবন্যান-পর্বাধ্যায়ে এই বিশ্বরূপ-বর্ণনা যাঁহার রচিত, কাব্যরচনা তাঁহার পক্ষে বিভূমনা মাত্র। ভগবদগীতার একাদনে পড়ি যে, ভগবান অর্জুনকে বলিতেছেন, "ভোমা ব্যতিরেকে আর কেহই ইহা পূর্কেনিরীকণ করে নাই।" কিন্তু তৎপূর্বেই এখানে হুর্য্যোধনাদি কৌরবসভান্থ সকল লোকেই বিশ্বরূপ নিরীক্ষণ করিল। ভগবান গীতার একাদশে, আরও বলিতেছেন, "তোমা ব্যতিরেকে মহয়ুলোকে আর কেহই বেদাধ্যয়ন, যজ্ঞামুষ্ঠান, দান, ক্রিয়াকলাপ, লয় ও অতি কঠোর তপস্থা দারা আমার ঈদৃশ রূপ অবলোকন করিতে সমর্থ হয় না।" কিন্তু কুকবির হাতে পড়িয়া, এখানে বিশ্বরূপ যার তার প্রত্যক্ষীভূত হইল। গীতায় আরও কথিত হইয়াছে, "অনশ্ব-সাধারণ ভক্তি প্রদর্শন করিলেই আমারে এইরূপে জ্ঞাত হইতে পারে, এবং আমারে দর্শন ও আমাতে প্রবেশ করিতে সমর্থ হয়।" কিন্তু এখানে হুজুতকারী পাপাত্মা ভক্তিশৃত্ত শক্রগণও তাহা নিরীক্ষণ করিল।

নিশ্বয়োজনে কোন কর্ম মূর্থেও করে না, যিনি বিশ্বরূপী তাঁহার ত কথাই নাই। এথানে বিশ্বরূপ প্রকাশের কিছুমাত্র প্রয়োজন হয় নাই। ছুর্য্যোধনাদি বলপ্রয়োগের পরামর্শ করিতেছিল, বলপ্রয়োগের কোন উভ্তম করে নাই। পিতা ও পিতৃব্য কর্তৃক তিরস্কৃত হইয়া ছুর্য্যোধন নিরুত্তর হইয়াছিল। বলপ্রকাশের কোন উভ্তম করিলেও, সে বল নিশ্চিত ব্যর্থ হইত, ইহা কৃষ্ণের অগোচর ছিল না। তিনি স্বয়ং এতাদৃশ বলশালী যে, বলের দ্বারা কেহ তাঁহার নিগ্রহ করিতে পারে না। ধৃতরাষ্ট্র ইহা বলিলেন, বিহুর বলিলেন, এবং কৃষ্ণ নিজেও বলিলেন। কৃষ্ণের নিজের বল আত্মরক্ষায় প্রচুর না হইলেও কোন শঙ্কা ছিল না, কেন না সাত্যকি কৃত্বর্ত্মা প্রভৃতি মহাবল পরাক্রান্ত বৃদ্ধিবংশীরের। তাঁহার সাহায্য জক্ষ উপস্থিত ছিলেন। তাঁহাদিগের সৈক্ষও রাজ্বারে যোজিত ছিল। ছুর্য্যোধনের সৈক্ষ উপস্থিত থাকার কথা কিছু দেখা যায় না। অতএব বলদ্বারা নিগ্রহের চেষ্টা কলবতী হইবার কোন সন্থাবনা ছিল না। সম্ভাবনার অভাবেও ভীত হন, কৃষ্ণ এরপ

কাপুরুষ নহেন। যিনি বিশ্বরূপ, তাঁহার এরূপ ভয়ের সম্ভাবনা নাই। অতএব বিশ্বরূপ প্রকাশের কোন কারণ ছিল না। এ অবস্থায় ক্রুদ্ধ বা দান্তিক ব্যক্তি ভিন্ন শত্রুকে ভয় দেখাইবার চেষ্টা করে না। যিনি বিশ্বরূপ, তিনি ক্রোধশৃত্য এবং দর্ভশৃত্য।

অভএব, এখানে বিশ্বরূপের কথাট। কুকবির প্রণীত অলীক উপস্থাস বলিয়া ভাগা করাই বিধেয়। আন্ধি পুন: পুন: দেখাইয়াছি, মানুষী শক্তি অবলম্বন করিয়া কৃষ্ণ কর্মা করেন, এশী শক্তি দ্বারা নহে। এখানে ভাহার ব্যতিক্রম হইয়াছিল, এরূপ বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই।

কুরুসভা হইতে কৃষ্ণ কুন্তীসম্ভাষণে গেলেন। সেখান হইতে তিনি উপপ্লব্য নগরে, যেখানে পাশুবেরা অবস্থান করিতেছিলেন, তথায় যাত্রা করিলেন। যাত্রাকালে কর্ণকে আপনার রথে তুলিয়া লইলেন।

বাঁহারা কৃষ্ণকে নিএহ করিবার জন্ম পরামর্শ করিতেছিল, কর্ণ ভাহার মধ্যে। তবে কর্ণকে কৃষ্ণ স্বরথে আরোহণ করাইয়া চলিলেন কেন, ভাহা পরপরিজেদে বলিব। সে কথায় কৃষ্ণচরিত্র পরিক্টে হয়। সাম ও দওনীভিতে কৃষ্ণের নীভিজ্ঞভা দেখিয়াছি। এক্ষণে ভেদনীভিতে ভাঁহার পারদর্শিতা দেখিব। সেই সঙ্গে হৈছও দেখিব যে, কৃষ্ণ আদর্শ পুরুষ বটে, কেন না ভাঁহার দয়া, জীবের হিভকামনা, এবং বৃদ্ধি, সকলই লোকাভীত।

## অষ্ঠম পরিচ্ছেদ

#### ক্লফকর্ণসংবাদ

কৃষ্ণ সর্বাঞ্চত দয়ায়য়। এই মহাযুদ্ধদনিত যে অসংখ্য প্রাণিক্ষয় হইবে, তাহাতে আর কোন ক্রিয় ব্যথিত নহে, কেবল কৃষ্ণই ব্যথিত। যখন প্রথম বিরাট নগরে যুদ্ধের প্রস্তাব হয়, তখন, কৃষ্ণ যুদ্ধের বিরুদ্ধে মত দিয়াছিলেন। অর্জুন তাঁহাকে যুদ্ধে বরণ করিতে গেলে, কৃষ্ণ এ যুদ্ধে অন্ত ধরিবেন না ও যুদ্ধ করিবেন না প্রতিজ্ঞা করিলেন। কিন্তু তাহাতেও যুদ্ধ বন্ধ হইল না। অতএব উপায়ান্তর না দেখিয়া ভরসাশ্ত হইয়াও, সন্ধি ভ্রেপিনের ক্রম্ম ধৃতরাষ্ট্র-সভায় গেলেন। তাহাতেও কিছু হইল না, প্রাণিহত্যা নিবারণ হয় না। তখন রাজনীতিজ্ঞ কৃষ্ণ জনসমূহের রক্ষার্থ উপায়ান্তর উদ্ভাবনে প্রবৃত্ত হইলেন।

কর্ণ মহাবীরপূক্ষ। তিনি অর্জুনের সমকক রখী। তাঁহার বাছবলেই ছর্য্যোধন আপনাকে বলবান্ মনে করেন। তাঁহার বলের উপর নির্ভর করিয়াই প্রধানতঃ তিনি পাশুবদিগের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে প্রবৃত্ত। কর্ণের সাহায্য না পাইলে তিনি ক্লাচ যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইবেন না। কর্ণকে তাঁহার শত্রুপক্ষের সাহায্যে প্রবৃত্ত দেখিলে অবভাই তিনি যুদ্ধ হইতে নির্ভ হইবেন। যাহাতে তাহা ঘটে, তাহা করিবার ক্লভ্ড কর্ণকে আপনার রখে তুলিয়া লইলেন। বিরলে কর্ণের সঙ্গে ক্থোপকথন আবশ্রুক।

কুঞ্চের এই অভিপ্রায় সিদ্ধির উপযোগী অক্সের অজ্ঞাত সহজ্ব উপায়ও ছিল।

কর্ণ অধিরথনাম। স্তের পুত্র বলিয়া পরিচিত। বস্তুতঃ তিনি অধিরথের পুত্র নহেন—পালিতপুত্র মাত্র। ডাহা তিনি জানিতেন না। তাঁহার কিছ্ল জন্মবৃত্তান্ত তিনি অবগত ছিলেন না। তিনি স্তপত্মী রাধার গর্ভজাত না হইয়া, কুত্র গর্ভজাত, স্ব্যার উরসে তাঁহার জন্ম। তবে কুত্রীর কন্মাকালে তাঁহার জন্ম হইয়াছিল বলিয়া কুত্রী, পুত্র ভূমিষ্ঠ হইবার পরেই তাঁহাকে পরিত্যাগ করিয়াছিলেন। বস্তুতঃ তিনি মুধিষ্টিরাদি পাত্তবগণের সহোদর ও জ্যেষ্ঠ লাতা। এ কথা কৃত্রী ভিন্ন আর কেহই জানিত না। আর কৃষ্ণ জানিতেন; তাঁহার অলোকিক বৃদ্ধির নিকটে সকল কথাই সহজে প্রভিভাত হইত। কৃত্রী তাঁহার পিতৃষ্পা; ভোজরাজগৃহে এ ঘটনা হয়, অতএব কৃষ্ণ মন্যুব্দিতেই ইহা জানিতে পারা অসন্তব নহে।

कृष्ण এरे कथा अकरन तथात्र ए कर्नर छनारेलन। रिनालन,

"শারজেরা কহেন, যিনি যে কন্সার পাণিগ্রহণ করেন, তিনিই সেই কন্সার সহোঢ় ও কানীনপুত্রের পিতা। হে কর্ণ। তুমিও তোমার জননীর কন্সাকালাবস্থায় সমুহ্ণর ইইয়াছ, তরিমিত্ত তুমি ধর্মতঃ পুত্র; অভএব চল, ধর্মণাস্ত্রের বিরুদ্ধেও ভুমি রাজ্যেশর ইইবে।" তিনি কর্ণকে বুঝাইয়া দিলেন যে তিনি জ্যেষ্ঠ, এজন্ম তিনিই রাজা হইবেন, অপর পঞ্চ পাত্তব তাঁহার আজ্ঞায়ুবর্তী হইয়া তাঁহার পরিচর্যায় নিযুক্ত থাকিবে।

কৃষ্ণের এই পরামর্থ, দর্বজ্বনের ধর্মবৃদ্ধিকর ও হিতকর। প্রথমত: কর্ণের পক্ষে হিতকর, কেন না তিনি রাজ্যেশ্বর হইবেন, এবং তাঁহার পক্ষে ধর্মামূমত, কেন না আতৃগণের প্রতি শত্রুভাব পরিত্যাগ করিয়া মিত্রভাব অবলম্বন করিবেন। ইহা

<sup>\* &</sup>quot;বিক্তেও" এই পাট কালীপ্ৰদন্ত সিংহে। অনুবাদে আছে, কিন্তু ইহা এখানে অসমত বলিয়া বোধ হয়। আমার কাছে
মূল মহাভারত বাহা আছে, তাহাতে দেখিলাম, সিএহার্ডমনাল্লাম্ আছে। বোধ হয় নিএহার্ডমণাল্লাম্ ইবৈ। তাহা
ইবলে অর্থ সম্ভত হয়।

ছুর্য্যোধনাদির পক্ষেও পরন হিতকর, কেন না যুদ্ধ হইলে তাঁহার। কেবল রাজ্যক্ত নহে, লবলে নিপাতপ্রাপ্ত কুইবারই সম্ভাবনা। যুদ্ধ না হইলে তাঁহাদের প্রাণও বন্ধার থাকিবে, রাজ্যও বন্ধার থাকিবে, কেবল পাশুবের ভাগ কিরাইয়া দিতে হইবে। ইহাতে পাশুব-দিপেরও হিছ ও ব্যুদ্ধ, কেন না যুদ্ধরপ নৃশংস ব্যাপারে প্রস্তুত্তনা হইয়া, আত্মীয় বন্ধন জ্লাভিবের না করিয়াও, অরাজ্য কর্পের সহিত ভোগ করিবেন। আর এ পরামর্শের পরম ধর্মাতা ও হিতকারিতা এই বে, ইহা ভারা অসংখ্য মন্ত্র্যাপের প্রাণ রক্ষা হইতে পারিবে।

কর্ণত কুকের কথার উপযোগিত। খীকার করিলেন। ভিনিও বৃথিয়াছিলেন যে এ বৃদ্ধে ছুর্য্যোধনাদির রক্ষা নাই। কিন্ত কুকের কথায় সমত হইলে তাঁহাকে কোন কোন ভকতর অপরাধে অপরাধী হইতে হয়। অধিরথ ও রাধা তাঁহাকে প্রতিপালন করিয়াছে। তাঁহাদের আগ্রেম থাকিয়া তিনি সুতবংশে বিবাহ করিয়াছেন, এবং দেই ভার্যা হইছে তাঁহার পুত্র পৌত্রাদি জন্মিয়াছে। তাঁহাদিগকে কোন মতেই কর্ণ পরিত্যাগ করিছে পারেন না। আর তিনি ত্রেমাদশ বংসর ছুর্য্যোধনের আগ্রেম থাকিয়া রাজ্যভোগ করিয়াছেন; ছুর্যোধন তাঁহারই ভরসা হরেন; এখন ছুর্যোধনকে পরিত্যাগ করিয়া পাঙ্বপক্ষে গেলে লোকে জাঁহাকে কৃতম্ব, পাঙ্বদিগের এশ্র্যালোল্প, বা তাহাদের ভয়ে ভীত কাপুরুষ বলিবে। এই জন্ম কর্ণ কোন মতেই কৃষ্ণের কথায় সমত হইলেম না।

কৃষ্ণ বলিলেন, "যখন আমার কথা তোমার স্থানয়ক্সম হইল না, তখন নিশ্চরই এই বস্ক্রবার সংহারদশা সম্পস্থিত হইয়াছে।"

কর্ণ উপযুক্ত উত্তর দিয়া, কৃষ্ণকে গাঢ় আলিকন করিয়া বিষণ্ণভাবে বিদায় গ্রহণ করিবেন।

কুষ্ণচরিত্র বৃধিবার জন্ম কর্ণচরিত্রের বিস্তারিত সমালোচনার প্রয়োজন নাই; এজন্ম আমি তংসম্বন্ধে কিছু বলিলাম না। কর্ণচরিত্র অতি মহৎ ও মনোহর।

# নবম পরিচ্ছেদ

### উপসংহার

কৃষ্ণ উপপ্লব্য নগরে ফিরিয়া আসিলে, যুধিন্তিরাদি জিজ্ঞাস। করিলেন, তুমি হস্তিনাপুরে কি করিয়াছিলে বল। কৃষ্ণ, নিজে যাহা বলিয়াছিলেন, এবং অস্তে যাহা বলিয়াছিল, তাই বলিতে লাগিলেন।
কিন্তু সেই সকল বক্তৃতার পূর্ব্ব পূর্ব অধ্যায়ে যেরূপ বর্ণনা লেখিরাছি, এখানে তাহার সহিত্ত
মিল নাই। কিছুর সলে কিছু মিলে না। মিলিলে দীর্ঘ পুনক্ষজি ঘটিত। তাহা হইতে
উদ্ধার পাইবার কম্ম কোন মহাপুরুষ কিছু নৃত্ন রক্ষ বসাইয়া দিয়াছেন বোধ হয় ।

এইখানে ভগবদ্যান-পর্বাধ্যায় সমাপ্ত। তার পর সৈক্তনির্যাণ-পর্বাধ্যায়। ইহাতে বিশেষ কথা কিছু নাই। কতকগুলা মৌলিক কথা আছে; কতকগুলা কথা অমৌলিক বলিয়া বোধ হয়; কৃষ্ণসম্বন্ধীয় কথা বড় অল্ল। কৃষ্ণের ও আর্ছুনের পরামশীন্ত্সারে, পাওবেরা ধৃষ্টত্নয়কে সেনাপতি নিযুক্ত করিলেন, এবং বলরাম মদ খাইয়া আসিয়া, কৃষ্ণকে কিছু মিষ্ট ভং সনা করিলেন, কেন না তিনি কৃষ্ণপাওবকে সমান জ্ঞান করেন না। কৃষ্ণ্ণভার বাহা ঘটিয়াছিল, সে কথাও কিছু হইল। ইহা ভিন্ন আন্তর কিছু নাই।

তাহার পর উল্কদ্তাগমন-পর্বাধ্যায়। এটি নিভাস্ত অকিঞ্চিংকর। ইহাতে আর কিছুই নাই, কেবল উভয় পক্ষের গালিগালাজ। ছর্য্যোধন, শকুনি প্রভৃতির পরামর্শে উল্ককে পাণ্ডবদিগের নিকট পাঠাইলেন। উদ্দেশ্য আর কিছুই নহে, কেবল পাণ্ডবদিগকে ও কৃষ্ণকে থ্ব গালিগালাজ করা। উল্ক আসিয়া ছয় জনকেই থ্ব গালিগালাজ করিল। পাণ্ডবেরা উত্তরে থ্বই গালিগালাজ করিলেন। কৃষ্ণ বড় কিছু বলিলেন না, তাঁহার স্থায় রোষামর্যশৃষ্য ব্যক্তি গালিগালাজ করে না, বরং একটা রাগারাগি বাড়াবাড়ি যাহাতে না হয়, এই অভিপ্রায়ে পাণ্ডবেরা উত্তর করিবার আগেই তিনি উল্ককে বিদায় করিবার চেষ্টা করিলেন। বলিলেন, "তুমি শীঘ্র গমন করিয়া ছর্য্যোধনকে কহিবে—পাশ্তবেরা ডোমার বাক্য প্রবণ ও তাহার যথার্থ অর্থ গ্রহণ করিয়াছেন। এক্ষণে তোমার যেরূপ অভিপ্রায় তাহাই হইবে।" অথচ গালিগালাজটা কৃষ্ণার্জ্নের ভাগেই বেশী রকম হইয়াছিল।

কিন্ত উল্কের ত্র্ব্ কি, উল্ক ছাড়ে না। আবার গালিগালাজ আরম্ভ করিল।
না হইবে কেন ? ইনি ছর্যোধনের সহোদর। তখন াগুবেরা একে একে উল্কের উত্তর
দিলেন। উল্ককে স্থদ সমেত আসল ফিরাইয়া দিলেন। কৃষ্ণও একটা কথা বলিলেন,
"আমি অর্জুনের সার্থ্য স্বীকার করিয়াছি বলিয়া যুদ্ধ করিব না, ইহা মনে স্থির করিয়া
ভীত হইতেছ না; কিন্তু যেমন ছ্তাশনে তৃণ সকল ভশ্মসাং করে; তত্ত্বপ আমিও চরম
কালে ক্রোধভরে সমন্ত পার্থিবগণকে সংহার করিব সন্দেহ নাই।"

উল্কদ্তাগমন-পর্বাধ্যায়ে মহাভারতের কার্য্যের পক্ষে কিছুমাত্র প্রয়োজন নাই। ইহাতে রচনার নৈপুণ্য বা কবিছ নাই। এবং কোন কোন স্থান মহাভারতের জ্ঞান্তাংশের निवास विकास स्थानित । व्यवस्थानिक स्थानिक अपना अवः कृष्टक स्थादिक वर्षा व्यवस्थ विकास स्थानिक स्थानिक

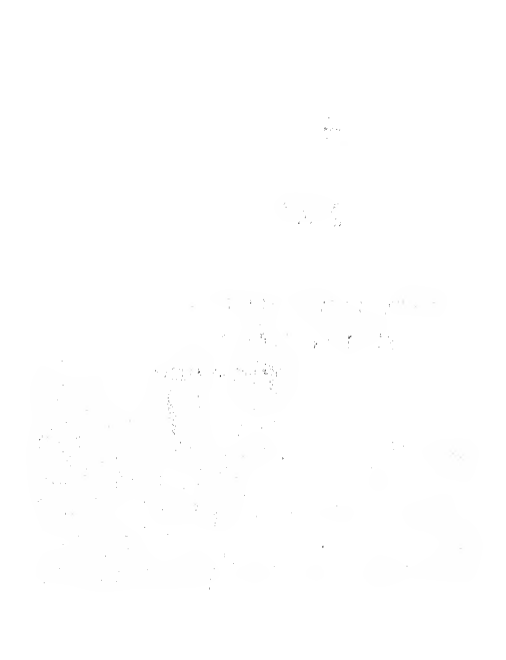
The state of the s

and the second of the second o

# ষষ্ঠ খণ্ড

### কুরু(মুত্র

যো নিষয়ো ভবেস্রাত্রৌ দিবা ভবজি বিষ্ঠিত:। ইটানিটস্র চ স্রটা তল্মৈ স্রটান্মনে নম:॥ শান্তিপর্ব্ধ, ৪৭ অধ্যায়:।



# প্রথম পরিচ্ছেদ

### ভীমের যুদ্ধ

এক্ষণে কুরুক্তের মহাযুদ্ধ আরম্ভ হইবে। মহাভারতে চারিটি পর্বের ইহা বর্ণিত হইয়াছে। ছর্য্যোধনের সেনাপতিগণের নামক্রমে ক্রমান্বয়ে এই চারিটি পর্বের নাম হইয়াছে ভীম্মপর্ব্ব, ক্রোণপর্ব্ব, কর্ণপর্ব্ব ও শল্যপর্ব্ব।

এই যুদ্ধপর্বগুলি মহাভারতের নিকৃষ্ট অংশ মধ্যে গণ্য করা উচিত। পুনক্ষজি, অকারণ এবং অক্ষচিকর বর্ণনাবাহল্য, অনৈসর্গিকতা, অত্যুক্তি এবং অসঙ্গতি দোষ এইগুলিতে বড় বেশী। ইহার অল্প ভাগই আদিমন্তরভুক্ত বলিয়া বোধ হয়। কিন্তু কোন্ অংশ মৌলিক, আর কোন্ অংশ অমৌলিক, স্থির করা বড় ছন্ধর। যেখানে সবই কাঁটাবন, সেখানে পুষ্পাচয়ন বড় ছংসাধ্য। তবে যেখানে কৃষ্ণচরিত্র সম্বন্ধে কোন কথা পাওয়া যায়, সেই স্থান আমরা যথাসাধ্য বুঝিবার চেষ্টা করিব।

ভীমপর্বের প্রথম জমুখণ্ড-বিনির্মাণ-পর্বাধ্যায়। তাহার সঙ্গে যুদ্ধের কোন সম্বন্ধ
নাই—মহাভারতেরও বড় অল্ল। কৃষ্ণচরিত্রের কোন কথাই নাই। তার পর ভগবলগীতাপর্বাধ্যায়। ইহার প্রথম চবিবেশ অধ্যায়ের পর গীতারস্ত। এই চবিবেশ অধ্যায় মধ্যে
কৃষ্ণ সম্বন্ধীয় বিশেষ কোন কথা নাই। কৃষ্ণ যুদ্ধের পূর্বে চুর্গান্তব করিতে অর্জ্ঞনকে পরামর্শ
দিলে, অর্জ্ঞন যুদ্ধারস্ত কালে চুর্গান্তব পাঠ করিলেন। কোন গুক্তর কার্য্য আরম্ভ করিবার
সময়ে আপন আপন বিশাসাম্যায়ী দেবতার আরাধনা করিয়া তাহাতে প্রবৃত্ত হওয়া কর্ত্বর।
তাহা হইলে স্থবের আরাধনা হইল। যাহা বলিয়া তাকি না কেন, এক ভিন্ন স্থার নাই।

তার প্র গীতা। ইহাই কৃষ্ণচাত্রের প্রধান অংশ। এই গীতোক্ত অমুপম পবিত্র ধর্ম প্রচারই কৃষ্ণের আদর্শ মন্ত্রান্ধের বা দেবছের এক প্রধান পরিচয়।

কিন্তু এখানে আমি গীতা সম্বন্ধে কোন কথা বলিব না। তাহার কারণ এই যে এই গীতোক্ত ধর্ম একখানি পৃথক্ গ্রন্থে কছু কিছু বুঝাইয়াছি, পরে আর একখানি প

<sup>\* +</sup> ধর্মতন্ত্র।

<sup>🕇</sup> अभ्रष्टभवनगीलांत वाजाना ग्रिका ।

লিখিতে নিযুক্ত আছি। নীতা সম্বন্ধে আমার মত এই সৃষ্ট গ্রন্থে পাওয়া যাইবে। এখানে পুনক্ষক্তির প্রয়োজন নাই।

ভগৰদগীতা-পর্বাধ্যায়ের পর তীমবধ-পর্বাধ্যায়। এইখানেই ব্ছারস্ত। বৃদ্ধের কর অর্জনের সারখি মাতা। সারখিদিগের অনৃষ্ট রড় মন্দ ছিল। মহাভারতে যে বৃদ্ধের বর্ণনা আছে, তাহা কতকগুলি বৈরখাযুদ্ধ মাতা। রখিগণ যুদ্ধ করিবার সময়ে পরশারের অর্থ ও সারখিকে বিনাশ করিবার চেটা করিতেন। তাহার কারণ, অর্থ বা সারখি নই ছইলে, আর রখ ছলিবে না। রখ না চলিলে রখী বিপক্ষ হরেন। লারখিরা বোজা নহে—বিনা লোবে বিনা বৃদ্ধে নিহত ছইত। কৃষ্ণকেও সে স্থের ভাগী হইতে হইয়াছিল। তিনি হত হয়েন নাই বটে, কিন্তু যুদ্ধের অষ্টাদশ দিবস মৃহুর্তে মৃহুর্তে বছ সংখ্যক বাণের ঝারা বিদ্ধা হইয়া ক্ষত বিক্ষত হইতেন। অত্যাত্ত সারখিগণ আত্মরক্ষায় অক্ষম, তাহারা বৈশ্ব, জাতিতে ক্তিয় নহে। কৃষ্ণ, আত্মরক্ষায় অভিশয় সক্ষম, তথাচ কর্তব্যামুরোধে বিসিয়া মার খাইতেন।

শহাভারতের যুদ্ধে তিনি অস্ত্রধারণ করিবেন না প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন, ইছা বলিয়াছি। কিন্তু এক দিন ডিনি অস্ত্রধারণ করিয়াছিলেন। অস্ত্রধারণ করিয়াছিলেন মাত্র, কিন্তু প্রয়োগ করেন নাই। সে ঘটনাটা এইরূপ ;—

ভীম ত্র্যোধনের সেনাপতিত্ব নিযুক্ত হইয়া যুদ্ধ করেন। তিনি যুদ্ধ এরূপ নিপুণ যে, পাশুবসেনার মধ্যে আর্চ্জুন ভিন্ন আর কেহই তাঁহার সমকক্ষ ছিল না। কিন্তু আর্চ্জুন তাঁহার সক্ষে ভাল করিয়া অশক্তি অনুসারে যুদ্ধ করেন না। তাহার কারণ এই যে, ভীম সম্বন্ধে আর্চ্জুনের পিভামহ, এবং বাল্যকালে পিতৃহীন, পাশুবগণকে ভীমই পিতৃবং প্রতিপালন করিয়াছিলেন। ভীম এখন ত্র্যোধনের অনুরোধে নিরপরাধী পাশুবদিগের শক্র হইয়া তাহাদের অনিষ্টার্থ তাহাদের সঙ্গে যুদ্ধ করিভেছেন বলিয়া, যদিও ভীম ধর্মতঃ আর্চ্জুনের বধ্য, তথাপি আর্চ্ছুন পূর্বকথা অরণ করিয়া কোন মতেই ভীমের বধ সাধনে সম্মত নহে। এজন্ম ভীমের সঙ্গে যুদ্ধ উপস্থিত হইলে মৃত্যুদ্ধ করেন, পাছে ভীম নিপতিত হন, এজন্ম সর্বদা সঙ্কুচিত। তাহাতে ভীমা, অপ্রতিহত বীর্য্যে বহুসংখ্যক পাশুবসেনা বিনষ্ট করিতেন। ইহা দেখিয়া এক দিবস ভীম্মকে বধ করিবার মানসে কৃষ্ণ অয় চক্রহন্তে অর্চ্জুনের রথ হইতে অবর্রোহণপূর্বক ভীমের প্রতি পদব্যক্ষে ধাবমান হইলেন।

দেখিয়া, কৃষ্ণভক্ত ভীম প্রমাহলাদিত হইয়া বলিলেন,

এফে হি দেবেশ জগরিবাস! নমোহস্ত তে শার্ক গদাসিপাণে। প্রসম্ব মাং পাত্য লোকনাথ! রথোত্যাং ভূতশরণ্য সংব্যে । "এসো এসো বেকে জগুলিবাস। তে শাৰ গৰাৰজাধারিনু! ভোষাকে নমভার। তে লোকনাথ ভূতশহণ্য। যুকে আয়াকে অবিলয়ে রখোভয় ইইতে পাতিত কর।"

অর্জনও ক্ষের পশ্চারত্সরণ করিয়া, কৃষ্ণকে অস্থনর করিয়া, বয়ং সাধ্যাত্সনারে বৃদ্ধ করিতে প্রতিজ্ঞা করিয়া, ফিরাইয়া স্থানিলেন।

এই ঘটনা ছইবার বৰ্ণিত হইয়াছে, একবার তৃতীয় দিবলের বুলে, আর একবার নবম দিবলের বৃদ্ধে। সোকগুলি একই, স্তরাং এক দিবলেরই ঘটনা লিলিকারের এম প্রমাদ বা ইচ্ছাবশতঃ ছইবার লিখিত হইয়া থাকিবে। সংস্কৃত গ্রন্থে লচরাচর এরপ ঘটিয়া থাকে।

রচনা দেখিয়া বিচার করিলে, এই বিবরণকে মহাভারতের প্রথমন্তরভূক বিবেচনা করা যাইতে পারে। কবিছ প্রথম শ্রেণীর, ভাব ও ভাষা উদার এবং স্কটিলতাশৃত্য। প্রথম স্তরের যতটুকু মৌলিকতা খীকার করা যাইতে পারে, এই ঘটনারও তডটুকু মৌলিকতা স্বীকার করা যাইতে পারে।

এই ঘটনা লইয়া কৃষ্ণভক্তেরা, কৃষ্ণের প্রতিজ্ঞা সম্বন্ধে একটা তর্ক ভূলিয়া থাকেন। কাশীদাস ও কথকেরা এই প্রতিজ্ঞাভঙ্গ অবলম্বন করিয়া, কৃষ্ণের মাহাত্ম্য কীর্ত্তন করিয়াছেন। তাঁহারা বলেন যে, ভীম যুদ্ধারম্ভকালে কৃষ্ণের সাক্ষাং প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে—ভূমি যেমন প্রতিজ্ঞা করিয়াছ যে এ যুদ্ধে অস্ত্র ধারণ করিবে না, আমিও প্রতিজ্ঞা করিতেছি তোমাকে অস্ত্র ধারণ করাইব।

্ অতথ্য এক্ষণে ভক্তবংসল কৃষ্ণ, আপনার প্রতিজ্ঞা লঙ্গিত করিয়া, ডক্তের প্রতিজ্ঞা রক্ষা করিলেন।

এ সুবৃদ্ধিরচনার কোন প্রয়োজন দেখা যায় না! ভীমের এবস্থিধ প্রতিজ্ঞাও মূল মহাভারতে দেখা যায় না। কৃষ্ণেরও কোন প্রতিজ্ঞা লজ্জিত হয় নাই। তাঁহার প্রতিজ্ঞার মর্ম্ম এই যে—যুদ্ধ করিব না। ছর্য্যোধন ও অর্জুন উভয়ে তাঁহাকে এককালে বরণাভিলাষী হইলে, তিনি উভয়ের সঙ্গে তুলা বাবহার করিবাল জ্ঞা বলিলেন, "আমার তুলা বলশালী আমার নারায়ণী সেনা এক জন গ্রহণ কর; আর এক জন আমাকে লও।" "অর্ধ্যমান: সংখ্যামে অক্তশক্রোহহমেকতঃ" এই পর্যান্ত প্রতিজ্ঞা। সে প্রতিজ্ঞা রক্ষিত হইয়াছিল। কৃষ্ণ যুদ্ধ করেন নাই। ভীম সম্বন্ধীয় এই ঘটনাটির উদ্দেশ্য আর কিছুই নহে; কেবল সাধ্যান্থসারে যুদ্ধে পরাশ্ব্য অর্জুনকে যুদ্ধে উত্তেঞ্জিত করা। ইহা সার্থিরা করিতেন। উদ্দেশ্য সম্বন্ধ হইয়াছিল।

অভিনয় ভাগ্যক্তবেই বীরগণের অভিলবিত গতি প্রাপ্ত হইয়াছে। মহাবীর অভিনয় ভূমি শক্ত সংহার করিয়া পুণাঞ্জনিত সর্ক্রমঞ্জন অক্ষা লোকে গমন করিয়াছে। সাধুগণ, তপতা ব্রক্তরা শান্ত প্রপ্রকা দারা বেরণ পতি অভিলাব করেন, তোমার কুমারের সেইরণ পতিলাভ হইয়াছে। হে স্কুডরে। তুফি বীরজননী, বীরশায়ী, বীরনজ্বনী ও বীরবাছনা, অভ্ঞব তনবের নিমিত তোমার শোকাকুল হওয়া উচিত নহে।

্প সকলে মাতার শোক নিবারণ হয় না জানি। কিন্তু এ ইছজাগা বেশে আরুণ কুলাক্ষা তানি ও তনাই, ইহা ইছল করে।

এ দিকে পুত্রশোকার্ড অর্জুন অভিশয় রোষপরবশ হইরা এক নিদারাণ শ্রেকিকায় আপনাকে আবদ করিলেন। ভিনি যাহা জনিলেন, ভাহাতে বুরিলেন যে জভিন্তার বৃত্তার প্রধান কারণ ক্ষয়তাথ। ভিনি অভি কঠিন প্রথম করিয়ো প্রভিক্ষা করিলেন যে, পরদিন স্থ্যান্তের পূর্বে ক্যত্রথকে বধ করিবেন খন। পারেন, আপনি অগ্নিপ্রবেশপুর্বাক প্রাণভ্যাগ করিবেন।

এই প্রতিজ্ঞার উভয় শিবিরে বড় হুলস্থুল পড়িরা গেল। পাণ্ডবলৈক অভিশয় কোলাহল করিছে লাগিল। কোরবেরা চমকিত হইয়া অনুসন্ধান বারা প্রতিজ্ঞা জানিতে পারিয়া জয়ত্রপরক্ষার্থ মন্ত্রণা করিছে লাগিল।

কৃষ্ণ দেখিলেন, একটা বিষম ব্যাপার উপস্থিত হইয়াছে। অর্জুন বিবেচনা না করিয়া যে কঠিন প্রতিজ্ঞা করিয়া বিসাহেন, তাহাতে উত্তার্ণ হওয়া সুসাধ্য নহে। জয়জ্ঞথ নিজে মহারথী, সিদ্ধ্যোবীর দেশের অধিপতি, বহুসেনার নায়ক, এবং তুর্য্যোধনের ভগিনীপতি। কৌরব পক্ষীয় অপরাজেয় যোদ্ধ্যণ তাঁহাকে সাধ্যামুসারে রক্ষা করিবেন। এ দিকে পাশুবপক্ষের প্রধান পুরুষেরা সকলেই অভিনম্যুশোকে বিহ্বল—মন্ত্রণায় বিমুধ। অভএব কৃষ্ণ নিজেই নেতৃত্ব গ্রহণ করিয়া কর্ম্মে প্রবৃত্ত হইলেন। তিনি কৌরবনিবিরে শুপ্তচর পাঠাইলেন। চর আসিয়া সেখানকার বৃত্তান্ত সব বলিল। কৌরবেরা প্রক্তিজ্ঞার কথা সব জানিয়াছে। দ্রোণাচার্য্য ব্যহরচনা করিবেন; তৎপশ্চাৎ কর্ণাদি সমস্ত কৌরব-পক্ষীয় বীরগণ একপ্রিত হইয়া জয়জ্ঞথকে রক্ষা করিবেন। এই তুর্ভেত্ত ব্যহভেদ করিয়া, সকল বীরগণকে একত্র পরাজ্বিত করিয়া, মহাবীর জয়জ্ঞথকে নিহত করা অর্জুনেরও অসাধ্য হাতে পারে। অসাধ্য হয়, তবে অর্জুনের আত্মহত্যা নিশ্চিত।

অতএব কৃষ্ণ আপনার অনুষ্ঠেয় চিন্তা করিয়া, তাহার ব্যবস্থা করিলেন। আপনার সারথি দারুকক্ষে ডাকিয়া, কুষ্ণের নিজের রথ, উত্তম অখে যোজিত করিয়া, অস্ত্রশন্ত্রে পরিপূর্ণ করিয়া প্রভাতে প্রস্তুত রাখিতে আজ্ঞা করিলেন। তাঁহার অভিগ্রায় যে বনি অর্ক্র এক দিনে ব্যহপার হইরা সকল বীরগণকে পরাজ্য করিতে না পারেন, তবে তিনি নিজেই বুদ্ধ করিয়া কৌরবনেতৃগণকে বধ করিয়া জয়জধবধের পথ পরিকার করিয়া দিবেন।

কৃষ্ণকে যুদ্ধ করিতে হয় নাই, অর্জুন শীর বাহবলেই কৃতকার্য্য হইয়াছিলেন। কিছ
বদি কৃষ্ণকে যুদ্ধ করিতে হইড, ভাহা হইলে "অযুধ্যমান: সংগ্রামে অভনজাহহমেকতঃ" ইতি
সভ্য হইতে বিচ্যুতি ঘটিত না। কারণ, যে যুদ্ধ সহক্ষে এ প্রতিজ্ঞা ঘটিয়াছিল, সে যুদ্ধ এ
নহে। কৃষ্ণপাতবের রাজ্য লইয়া যে যুদ্ধ, এ সে যুদ্ধ নহে। আজিকার এ আর্কুনজাতিজ্ঞা—
জনিত যুদ্ধ। এ যুদ্ধের উদ্বেশ্য ভিন্ন; এক দিকে জয়জবের জীবন, অভ্য দিকে অর্জুনের
জীবন লইয়া যুদ্ধ। যুদ্ধে অর্জুনের পরাভব হইলে, তাঁহাকে অয়িপ্রবেশ করিয়া আছহত্যা
করিতে হইবে। এ যুদ্ধ পুর্বেষ্ঠ উপস্থিত হয় নাই—মৃতরাং "অযুধ্যমান: সংগ্রামে" ইতি
প্রতিজ্ঞা ইহার পক্ষে বর্ত্তের অন্তর্তিয় কর্ম।

ইহার পর কৃষ্ণ ও অপর সকলে নিজা গেলেন। এইখানে একটা আঘাঢ়ে রক্ম স্থান্থর গল্প আছে। স্থাপ্ন আবার কৃষ্ণ অর্জুনের কাছে আসিলেন, উভয়ে সেই রাত্রে হিমালয় গেলেন, মহাদেবের উপাসনা করিলেন, পাশুপত অস্ত্র পূর্বেই (বনবাস কালে) অর্জুন প্রাপ্ত হইয়াছিলেন, কিন্তু আবার চাহিলেন, ও পাইলেন, ইত্যাদি ইত্যাদি। এ সকল সমালোচনার নিতান্ত অ্যোগ্য।

পরদিন স্থ্যান্তের প্রাক্ষালে অর্জুন জয়ড়ণকে নিহত করিলেন। তজ্জন্ত কৃষ্ণের কোন সাহায্য প্রয়োজন হয় নাই। তথাপি কথিত হইয়াছে কৃষ্ণ অপরাছে যোগমায়ার ধারা স্থাকে আচ্ছন্ন করিলেন; জয়ড়থ নিহত হইলে পরে স্থাকে পুনঃপ্রকাশিত করিলেন। কেন! স্থ্যান্ত হইয়াছে ল্রমে, জয়ড়থ অর্জুনের সম্মুখে আসিবেন এইরপ আন্তির স্তির জন্ত। এইরপ লান্তিতে পড়িয়া জয়ড়থ এবং তাঁহার রক্ষকগণ, উল্লাসিত এবং অনবহিত হইবেন, ইহাই কি অভিপ্রেত। এইখানে কাখের এক ভরের উপর আর এক জর নিহিত হইয়াছে স্পষ্ট দেখা যায়। এক দিকে দেখা যায় যে এরপ লান্তিজননের কোন প্রয়োজনছিল না। যোগমায়াবিকাশের পূর্বেও অর্জুন জয়ড়থকে দেখিতে পাইতেছিলেন, এবং তিনি জয়ড়থকে প্রহার করিতেছিলেন, জয়ড়থও তাঁহাকে প্রহার করিতেছিল। স্থ্যাবরণের পরেও ঠিক তাহাই হইতে লাগিল। স্থ্যাবরণের পূর্বেও অর্জুনকে যেরপ করিতেছল, এখনও ঠিক সেইরপ হইতে লাগিল। সমন্ত কৌরববীরগণকে পরাভূত না

কৰিছে আৰুৰ সময়ন্ত্ৰীক বিহত কৰিছে শান্তিকেন্দ্ৰ হা । আৰু এক বিকে এই প্ৰকল উল্লিছ বিলেশী, সুঠাবিদ্যকানিক যোগাবায়াৰ বিজ্ঞান । এ কান্তিক্তিৰ ভাষোৰত, প্ৰপত্নিক্তৰ বুৰাইছেন্টি ।

# তৃতীয় পারত্তেদ

#### ছিতীয় স্তরের কবি

আমরা এত দূর পর্যান্ত সোজা পথে, সুবিধামত চলিয়া আসিতেছিলাম; কিন্তু এখন হইতে ঘোরতর গোলঘোগ। মহাভারত সমুস্থবিশেষ, কিন্তু এতক্ষণ আমরা, তাহার ছির বারিরাশি মধ্যে মধুর মৃহগন্তীর শব্দ শুনিতে শুনিতে সুখে নৌযাত্রা করিতেছিলাম। এক্ষণে সহসা আমরা ঘোরবাত্যায় পড়িয়া, তরঙ্গাভিঘাতে পুন: পুন: উৎক্ষিপ্ত নিক্ষিপ্ত হইব। কেন না, এখন আমরা বিশেষ প্রকারে মহাভারতের দ্বিতীয় স্তরের কবির হাতে পড়িলাম। তাঁহার হস্তে কৃষ্ণচরিত্র সম্পূর্ণ পরিবর্তিত হইয়াছে। যাহা উদার ছিল, তাহা এক্ষণে ক্ষুত্র ও সঙ্কীর্ণ হইয়া পড়িতেছে; যাহা সরল তাহা এক্ষণে কৌশলময়। যাহা সত্যময় ছিল, তাহা এক্ষণে অসত্য ও প্রবঞ্চনার আকর; যাহা স্থায় ও ধর্মের অমুমোদিত ছিল, তাহা এক্ষণে অস্তায় ও অধর্মে কলুবিত। দ্বিতীয় স্তরের কবির হাতে কৃষ্ণচরিত্র এইরূপ বিকার প্রাপ্ত হইয়াছে।

কিন্ত কেন ইহা হইল ? দিতীয় স্তরের কবি নিতান্ত ক্ষুত্র কবি নহেন; তাঁহার স্ষ্টিকৌশল জাজ্জামান। তিনি ধর্মাধর্মজ্ঞানশৃত্য নহেন। তবে তিনি কৃষ্ণের এরূপ দশা ঘটাইয়াছেন কেন? তাহার অতি নিগৃঢ় তাৎপর্য্য দেখা যায়।

প্রথমতঃ আমরা পুন: পুন: দেখিয়াছি ও দেঁখিব যে, কৃষ্ণ প্রথম স্তরের কবির হাতে ঈশ্বরাবভার বলিয়া পরিকৃট নহেন। তিনি নিজে ত সে কথা মুখেও আনেন না; পুন: পুন: আপনার মানবা প্রকৃতিই প্রবাদিত ও পরিচিত করেন; এবং মামুখী শক্তি অবলম্বন করিয়া কার্য্য করেন। কবিও প্রায় সেই ভাবেই তাঁহাকে স্থাপিত করিয়াছেন। প্রথম স্তরে এমন সন্দেহও হয় যে, যখন ইহা প্রণীত হইয়াছিল তখন হয়ত কৃষ্ণ ঈশ্বরাবভার বলিয়া সর্ব্বজনস্বীকৃত নহেন। তাঁহার নিজের মনেও সে ভাব সকল সময়ে বিরাজমান নহে। স্থুল কথা মহাভারতের প্রথম স্তর কতকগুলি প্রাচীন কিম্বদন্তীর সংগ্রহ মাত্র এবং কাব্যালম্বারে কবিকর্ত্বক রঞ্জিত; এক আখ্যায়িকার স্ত্রে যথায়থ সন্ধিবেশপ্রাপ্ত। কিছ

केन विश्वीत एवं महाकामध्य व्यक्ति वर्षेत्र, कान त्यांत्र हम क्षेत्रस्था नेपास नामक Tipp | woud fieln went sie Giele Paninois uneb fin te fage क्रिकारकन । कीश्रक जठनाम क्ष्मक व्यत्नकराव चानमात क्षेत्रकरात पातिक क्षिम बाटकन अयर अनी शक्ति बाता कार्या निस्ताह करतमा किन्न केंद्रत भूगामत, कवि जाहा बातन । ভবে, একটা ভব পরিপুট করিবার কল তাঁহাকে বড় ব্যস্ত দেবি। ইউরোপীরেরাও সেই छत्र गरेशा तक राख। काशाता वर्तन, अभवान मग्रामग्र, क्लभाकरमरे जीवस्टि कतिवाहन ; जीरवत मजनहे जारात कामना। जरव मुधिदौरक प्रःथ रकन ? जिनि भूगामझ, भूगारे ভাঁহার অভিপ্রেত। তবে আবার পৃথিবীতে পাপ আদিল কোথা হইতে ? খিষ্টানের পক্ষে এ তত্ত্বের মীমাংসা বড় কষ্টকর, কিন্তু হিন্দুর পক্ষে তাহা সহস্ক। হিন্দুর মতে ঈশ্বরই জগং। তিনি নিজে সুধহংখ, পাপপুণোর অতীত। আমরা যাহাকে সুধহংখ বলি: তাহা তাঁহার কাছে সুখছাথ নহে, আমরা যাহাকে পাপপুণা বলি, তাহা তাঁহার কাছে পাপপুণা নহে। তিনি লীলার জন্ম এই জগংস্ষ্টি করিয়াছেন। জগং ওাঁহা হইতে ভিন্ন নহে—তাঁহারই অংশ। ডিনি আপনার সন্তাকে অবিভায় আর্ভ করাতেই উহা স্বশ্বংথ পাপপুণ্যের আধার হইয়াছে। অতএব স্বধহংধ পাপপুণ্য তাঁহারই মায়াঞ্জনিত। তাঁহা হইতেই সুখছঃখ ও পাপপুণ্য। ছঃখ যে পাই, তাঁহার মায়া; পাপ যে করি, তাঁহার মায়া। বিষ্ণুপুরাণে কবি কৃষ্ণুপীড়িত কালিয় সর্পের মুখে এই কথা দিয়াছেন,—

> যথাহং ভবতা কষ্টো জাত্যা রূপেণ চেশ্বর। শ্বভাবেন চ সংযুক্তগুণেদং চেষ্টিতং মম ॥

অর্থাৎ "তুমি, আমাকে সর্পজাতীয় করিয়াছ, তাই আমি হিংদা করি।" প্রহলাদ বিষ্ণুর স্তব করিবার সময় বলিতেছেন,

বিছাবিছে ভবান্ সত্যমসত্যং স্বং বিষামৃতে। \*

তুমি বিভা, তুমিই অবিভা, তুমি সভা, তুমিই অসতা, তুমি বিষ, তুমিই অমৃত। তিনি ভিন্ন জগতে কিছু নাই। ধর্মা, অধর্মা, জ্ঞান, অজ্ঞান, সতা, অসতা, স্থায়, অভ্যায়, বৃদ্ধি, তুর্বাদ্ধি সব তাঁহা হইতে।

তিনি গীতায় স্বয়ং বলিতেছেন,

যে চৈব সাধিকা ভাবা রাজসান্তামসাশ্চ যে। মন্ত এবেতি তান্ বিদ্ধি ন ত্বং তেষ্ তে ময়ি॥ গা১২

विकृश्वांत । > चःम, >> चशांव ।

শ্বাহা গান্তিকভাব, বা রাজ্য বা ভাষ্য, সকলই আমা হইতে জানিবেও আমি
ভাষার বল নছি, সে সকল আমার অধীন।" লান্তিপর্বে ভীয় বেখানে কৃষ্ণকে "সভ্যাত্মনে
নমঃ" "ধর্মাত্মনে নমঃ" বলিয়া তাব করিভেছেন, সেইখানেই "কামাত্মনে নমঃ" "বোরাত্মনে
নমঃ" "কোর্যাত্মনে নমঃ" "দ্প্যাত্মনে নমঃ" ইত্যাদি শব্দে নম্বার করিভেছেন; এবং
ভাষায়ে বলিভেছেন, "স্ব্যাত্মনে নমঃ।" প্রাচীন হিন্দুশাত্র হইতে এরপ বাক্য উজ্ভ
করিয়া বহু শত পৃষ্ঠা পূর্ব করা যাইতে পারে।

যদি তাই, তবে মানুষকে একটা শুক্লতর কথা বুঝাইতে পারি। তৃ:খ জগদীখর-প্রেরিড, তিনি ভিন্ন ইহার অস্থ কারণ নাই। যে পাপিষ্ঠ এজন্ম নিন্দিত এবং দগুনীয়, তাহার সম্বন্ধে শোককে বুঝাইতে পারি, ইহার পাপবুদ্ধি জগদীখরপ্রবর্ত্তিত, ইহার বিচারের তিনি কর্ত্তা, তোমরা কে গু

শ্রেই তত্ত্বের অবতারণায় ছিতীয় শ্রেণীর কবি, ভিতরে ভিতরে প্রবৃত্ত। শ্রেষ্ঠ কবিগণ, কখনই আধুনিক লেখকদিগের মত ভূমিকা করিয়া, ভূমিকায় সকল কথা বলিয়া দিয়া, কাব্যের অবতারণা করেন না। যত্বপূর্বক তাঁহাদিগের মর্মার্থ গ্রহণ করিতে চেষ্টা করিতে হয়। সেক্ষণীরের এক একখানি নাটকের মর্মার্থ গ্রহণ করিবার জন্ম কত সহস্র কৃতবিগ্ন প্রতিভাশালী ব্যক্তি কত ভাবিলেন, কত লিখিলেন, আমরা তাহা বৃষ্ণিবার জন্ম কত মাথা ঘামাইলাম; কিন্তু আমাদের এই অপূর্বর্ব মহাভারত গ্রন্থের একটা অধ্যায়ের প্রকৃত মর্ম্ম-গ্রহণ করিবার জন্ম আমরা কখন এক দণ্ডের জন্ম কোন চেষ্টা করিলাম না। যেমন হরিসংকীর্ত্তন কালে এক দিকে বৈষ্ণবেরা, খোলে ঘা পড়িতেই কাঁদিয়া পড়িয়া মাটিতে গড়াগড়ি দেন, আর এক দিকে নব্য শিক্ষিতেরা "Nuisance!" বলিয়া চীৎকার করিতে করিতে পশ্চাদ্ধাবিত হয়েন, তেমনি প্রাচীন হিন্দু গ্রন্থের নাম মাত্রে এক দল মাটিতে পড়িয়া গড়াগড়ি দেন; মকল কাবল ভূসি শুনিয়া ভক্তিরসৈ দেশ আপ্লুত করেন, আর এক দল সকলই মিথা, উপধর্ম্ম, অশ্রাব্য, পরিহার্য্য, উপহাসাম্পদ বিবেচনা করেন। ব্রিথার চেষ্টা কাহারও নাই। শব্দার্থবোধ হইলেই তাঁহারা যথেষ্ট ব্রিলেন মনে করেন। ছঃথের উপর হুংখ এই, কেহ বুঝাইলেও ব্রিতে ইচ্ছা করেন না।

ক্ষরই সব—ক্ষর হইতেই সমন্ত। তাঁহা হইতে জ্ঞান, তাঁহা হইতে জ্ঞানের অভাব বা আন্তি, তাঁহা হইতে বৃদ্ধি, তাঁহা হইতে তুর্ব্দ্ধি। তাঁহা হইতে সভ্য, আবার তাঁহা হইতে অসভ্য। তাঁহা হইতে স্থায়, এবং তাঁহা হইতেই অক্সায়। মনুযুজীবনের প্রধান উপাদান এই জ্ঞান ও বৃদ্ধি, সভ্য ও আ্থায়, এবং তদভাবে আন্তি, তুর্ব্দ্ধি, অসভ্য বা অক্সায়।

শ্বৰ প্ৰরপ্রেরিত। কিছ জান, বৃদ্ধি, নতা এবং ভার ভাষা হইতে, ইহা বুঝাইবার প্রয়েজন নাই; হিন্দুর কাছে ভাহা বভালিক। তবে ভাভি হর্ববৃদ্ধি প্রভৃতিও যে ভাঁহা হইতে, ভাষা মন্ত্রের অন্যক্ষম করিবার প্রেক্সেন আছে। অস্ততঃ মহাভারতের বিভীয় करत्रत कवि, अमन विरव्हन। करत्रन। आधूनिक ल्यािकिलिल्या विश्वा शास्त्रन, आमता চলের এক পিঠই চিরকাল দেখি, অপর পৃষ্ঠ কখন দেখিতে পাই না। এই কবি সেই অদৃত্বপূর্ব জগৎরহত্তের অপর পৃষ্ঠ আমাদিগকে দেখাইতে চাহেন। তিনি জয়ত্রথবধে मिनाइरिडिंग्सन, लाखि भैनाबर्थातिक, घरिडें। किन्तर्वार प्रभादितम, प्रस्तृिक छाँशांत त्थातिक, জোণবধে দেখাইবেন, অসত্যও ঈশ্বর হইতে, ছুর্য্যোধনবধে দেখাইবেন, অঞ্চায়ও তাঁহা হইতে। আরও একটা কথা বাকি আছে। জ্ঞানবল, বুদ্ধিবল, সত্যবল, ফ্লায়বল, বাহুবলের কাছে কেহ নহে। বিশেষতঃ রাজনীতিতে বাহুবলের প্রাধান্ত। মহাভারত বিশিষ্ট প্রকারে রাজনৈতিক কাব্য অর্থাৎ ঐতিহাসিক কাব্য; ইতিহাসের উপর নির্মিত কাব্য। অভএব এ কাব্যে বাছবলের স্থান, জ্ঞান বৃদ্ধ্যাদির উপরে। বিতীয় স্তরের কবি দেখিতে পান যে, কেবল জ্ঞান ভ্রান্তি, বৃদ্ধি তৃর্ববুদ্ধি, সত্যাসত্য, এবং স্থায়াস্থায় ঐশিক নিয়োগাধীন, ইহা বলিলেই রান্ধনৈতিক তত্ত্বটা সম্পূর্ণ হইল না, বাহুবল ও বাহুবলের অভাবও তাই। তিনি ইহা স্পষ্টীকৃত করিবার জন্ম মৌসলপর্ব্ব প্রণীত করিয়াছেন। তথায় কৃষ্ণের অভাবে স্বয়ং অর্জ্ন লগুড়ধারী কৃষকগণের নিকট পরাভূত হইলেন।

আমি যাহাকে ঐশিক নিয়োগ বলিতেছি, অথবা দ্বিতীয় স্তবের কবি যাহা ঈশ্বর-প্রেরণা বলিয়া বৃষ্ণেন, ইউরোপীয়েরা তাহার স্থানে "Law" সংস্থাপিত করিয়াছেন। এই মহাভারতীয় কবিগণের বৃদ্ধিতে "Law" কোন স্থান পাইয়াছিল কি না, আমি বলিতে পারি না। তবে ইহা বলিতে পারি যাহা "লর" উপরে, যাহা হইতে "Law," তাহা তাঁহারা ভালরপে বৃষ্ণাইয়াছিলেন। তাঁহারা বৃষ্ণিয়াছিলেন, সকলই ঈশ্বরেচ্ছা। কৃষ্ণকে কর্মক্ষেত্রে অবতারিত করিয়া, এই কবি সেই ঈশ্বরেচ্ছা বৃষ্ণাইতে চেষ্টা করিলেন।

#### WORDS.

AND PURPLEMENT OF

কর্মকর্ববে আর একটা কৃষ্ণ সম্বন্ধে অনৈস্থিক কথা আছে। অর্ক্ ক্ষমক্ষের শিরভেদে উভাত হইলে, কৃষ্ণ বলিলেন, একটা উপদেশ দিই শুন। ইহার পিছা পুত্রের ক্ষম তপা করিয়া এই বর পাইয়াছে বে, যে ক্ষয়জ্ঞের মাথা মাটিতে ফেলিবে, ভাহারও মন্তক বিদীর্ণ হইয়া থও থও হইবে। অতএব তুমি উহার মাথা মাটিতে ফেলিও না। উহার মন্তক বাণে বাণে সঞ্চালিত করিয়া, যেখানে উহার পিতা সন্ধ্যাবন্দনাদি করিতেছে, সেইখানে লইয়া গিয়া তাহার ক্রোড়ে নিক্ষিপ্ত কর। অর্জুন তাহাই করিলেন। বুড়া সন্ধ্যা করিয়া উঠিবার সময় ছিন্নমন্তক ভাহার কোল হইতে মাটিতে পড়িয়া গেল। অমনি বুড়ার মাথা কাটিয়া থও থও হইল।

অনৈসর্গিক বলিয়া কথাটা আমরা পরিত্যাগ করিতে পারি। তৎপরে ঘটোৎকচবধ-ঘটিত বীভংস কাণ্ড বর্ণিত করিতে আমি বাধ্য।

হিড়িম্ব নামে এক রাক্ষস ছিল, হিড়িম্বা নামে রাক্ষসী তাহার ভগিনী। ভীম কদাচিৎ রাক্ষসটাকে মারিয়া রাক্ষসীটাকে বিবাহ করিলেন। বরক্তা যে পরস্পরের অমূপযোগী, এমন কথা বলা যায় না। তার পর সেই রাক্ষসীর গর্ভে ভীমের এক পুত্র জ্বিল। তাহার নাম ঘটোংকচ। সেটাও রাক্ষস। সে বড় বলবান্। এই কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধে পিতৃপিতৃব্যের সাহায্যার্থ দল বল লইয়া আসিয়া যুদ্ধ করিতেছিল। আমি তাহার কিছু বৃদ্ধিবিপর্যায় দেখিতে পাই—সে প্রতিযোদ্ধ্যণকে ভোজন না করিয়া, তাহাদিগের সঙ্গে বাণাদির ছারা মামুষযুদ্ধ করিতেছিল। তাহার ছর্ভাগ্যবশতঃ ছর্য্যোধনের সেনার মধ্যে একটা রাক্ষসও ছিল। ছইটা রাক্ষসে খুব যুদ্ধ করে।

এখন, এই দিন, একটা ভয়ন্ধর কাশু উপস্থিত হইল। অস্থা দিন কেবল দিনেই যুদ্ধ হয়, আজ রাত্রেও আলাে জালিয়া যুদ্ধ। রাত্রে নিশাচরের বল বাড়ে; অতএব ঘটােংকচ ছনিবার্যা হইল। কৌরববীর কেহই তাহার সম্মুখীন হইতে পারিল না। কৌরবিদিগের রাক্ষসটাও মারা গেল। কেবল কর্ণ ই একাক্ট় ঘটােংকচের সমকক্ষ হইয়া, রাক্ষসের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। শেষ কর্ণও আর সামলাইতে পারেন না। তাঁহার নিকট ইম্রদন্তা একপুরুষঘাতিনী এক শক্তি ছিল। এই শক্তি সম্বন্ধে অন্তত্তের অপেক্ষাও অন্তত্ত এক গল্প আছে—পাঠককে তংপঠনে পীড়িত করিতে আমি অনিচ্ছুক। ইহা বলিলেই

ষ্ট্রেই স্করে যে, এই শক্তি কেন কোন বজেই বার্থ করিছে পারে না, এক জনের প্রতি ইন্তুল স্টলে লে সন্ধিৰে, কিন্তু লক্তি আৰু কিনিবে না , ভাই একপুস্থয়ভিনী। এপ এই অমোদ শক্তি অক্নবৰাৰ ফুলিয়া নাধিয়ছিলেন, কিন্তু আৰু ঘটোংকচের বৃদ্ধে বিশ্বা ইইয়া ভাষারই প্রতি শক্তি প্রস্তুল করিলেন। ঘটোংকচ মরিল। মৃত্যুকালে বিশ্বাচলের একপাদপরিমিত শরীর ধারণ করিল, এবং ভাষার চাপে এক অক্টেইবী নেনা মরিল॥

এ সকল অপরাধে প্রাচীন হিন্দু কবিকে মার্কনা করা যায়, কেন না বালক ও অশিক্ষিত জীলোকের পক্ষে এ রকম গল্প বড় মনোহর। কিন্তু তিনি তার পর বাহা রচনা করিয়াছেন, তাহা বোধ হয় কেবল তাঁহার নিজেরই মনোহর। তিনি বলেন, ঘটোংকচ मित्रिल পাশুবেরা শোককাতর হইয়া কাঁদিতে লাগিলেন, किন্তু কুষ্ণ রপের উপর নাচিতে আরম্ভ করিলেন। তিনি আর গোপবালক নহেন, পৌত্র হইয়াছে; এবং হঠাৎ বায়ু-রোগাক্রান্ত হওয়ার কথাও গ্রন্থকার বলেন না। কিন্তু তবু রখের উপর নাচ। কেবল নাচ নহে, সিংহনাদ ও বাছর আক্ষোটন। অর্জুন জিজ্ঞাসা করিলেন, ব্যাপার কি ? এত নাচ-কাচ কেন ? কুফা বলিলেন, "কর্ণের নিকট যে অমোঘ শক্তি ছিল, যা তোমার বধের জ্বস্ত তুলিয়া রাখিয়াছিল, তাহা ঘটোৎকচের জক্ম পরিত্যক্ত হইয়াছে। একণে তোমার আর ভয় নাই; তুমি এক্ষণে কর্ণের সঙ্গে যুদ্ধ করিতে পারিবে।" জয়ত্রথবধ উপলক্ষে দেখিয়াছি, কর্ণের সঙ্গে অর্জুনের পুনঃ পুনঃ যুদ্ধ হইয়াছে, এবং কর্ণ পরাভূত হইয়াছেন। তখন সেই ঐশ্রী শক্তির কোন কথাই কাহারও মনে হয় নাই; কবিরও নহে। কিন্তু তখন মনে করিলে জয়ত্রথবধ হয় না; কর্ণ জয়ত্রথের রক্ষক। স্বতরাং তখন চূপে চাপে গেন্স। যাক—এই শক্তিঘটিত বৃত্তাস্কটা অনৈস্গিক, স্ক্তরাং তাহা আমাদের আলোচনার অযোগ্য। যে কথাটা বলিবার জন্ম, ঘটোংকচবধের কথা তুলিলাম, তাহা এই। কৃষ্ণ, অর্জুনের প্রশ্নের উত্তর দিয়া বলিতেছেন,

"বাহা হউক, হে ধনশ্বয়! আমি ভোমার াহতার্থ বিবিধ উপায় উদ্ভাবন পূর্বক ক্রমে ক্রমে মহাবল-পরাক্রান্ত জরাসন্ধ, শিশুপাল, নিষাদ একলব্য, হিড়িষ্ট, কিন্মীর, বক, অলায়ুধ, উগ্লকন্মী, ঘটোৎকচ প্রভৃতি রাক্ষদের বধ সাধন করিয়াছি।"

কথাটা সত্য নহে। কৃষ্ণ শিশুপালকে বধ করিয়াছিলেন বটে, কিছ সে অর্জুনের হিতার্থ নহে, শিশুপাল তাঁহাকে সভা মধ্যে অপমানিত ও যুদ্ধে আহুত করিয়াছিল, এই জয়ু, বা যজ্ঞের রক্ষার্থ। জ্বাসন্ধবধেরও কৃষ্ণ কর্তা না হউন, প্রবর্ত্তক, কিছু সে অর্জুন-হিতার্থ নহে, কারাক্ষদ্ধ রাজগণের মুক্তিজ্ঞ। কিছু বক হিড়িম্ব কিশ্মীর প্রভৃতি রাক্ষ্পিগের ববের, এবং একগব্যের অবুষ্ঠাজ্ঞ্বের সলে ক্ষেত্র কিছুমান সম্বর্জ হিল রা। ভিত্তি ভাইার কিছুই জানিতেন না, এবং ঘটনাকালে উপস্থিতও ছিলেন না। মহাভারতে এক স্থানে গাই বটে ক্ষম একগব্যকে বধ করিয়াছিলেন, কিছু এ অপূষ্ঠাজ্যের কথা ভাহার বিয়োধী ঘটনাঞ্চী, অব্যাৎ একলব্যের অপূষ্ঠাজ্যে এবং রাজসগণের বধ, প্রাকৃত ঘটনাও নইে।

**छट्य, ज मिथा। याका कृष्णमूर्य मालाहेवात छेटमञ्च कि १** 

তা সহকে কেবল আর একটা কথা বলিব। ভক্তে বলিতে পারিবেন, কৃষ্ণ ইচ্ছার বারা সকলই করিতেছেন। তাঁহার ইচ্ছাতেই হিড়িম্বাদি বধ, এবং ঘটোংকচের প্রতিকর্ণের শক্তি প্রযুক্ত হইয়ছিল। এ কথা সঙ্গত নহে। কৃষ্ণই বলিতেছেন যে, তিনিবিধি "উপায় উদ্ধাবন" করিয়া ইহা করিয়াছেন। আর যদি ইচ্ছাময় সর্বকর্তা ইচ্ছাবারা এ সকল কার্য্য সাধন করিবেন, ভবে মন্ত্র্যুগরীর লইয়া অবতীর্ণ হইবার প্রয়োজন কিছিল? আমরা পুন: পুন: দেখিয়াছি যে কৃষ্ণ ইচ্ছাশক্তির বারা কোন কর্মা করেন না; পুরুষকার অবলম্বন করেন। তিনি নিজেও তাহা বলিয়াছেন; সে কথা পুর্বেষ্ঠ উদ্ধৃত করিয়াছি। দেখা গিয়াছে যে তিনি ইচ্ছা করিয়াও যত্ন করিয়া সদ্ধিসংস্থাপন করিতে পারেন নাই, বা কর্ণকে মৃথিষ্ঠিরের পক্ষে আনিতে পারেন নাই। আর যদি ইচ্ছার বারা কর্ম্ম সম্পন্ন করিবেন, তবে ছাই ভন্ম জড়পদার্থ একটা শক্তি-অব্যের জন্ম ইচ্ছাময়ের এত ভাবনা কেন?

ইহার ভিতরে আসল কথাটা, যাহা প্রবিপরিচ্ছেদে বলিয়াছি। বৃদ্ধি ঈশ্বরপ্রেরিত, ছর্ব্বৃদ্ধিও ঈশ্বরপ্রেরিত, কবি এই কথা বলিতে চাহেন। কর্ণ অর্জ্জ্নের জক্ষ্য ঐশ্রী শক্তি তৃলিয়া রাখিয়াছিলেন, এখন যে ঘটোংকচের উপর তাহা পরিত্যাগ করিলেন, ইহা কর্ণের ছর্ব্বৃদ্ধি। কৃষ্ণ বলিতেছেন, সে আমি করাইয়াছি; অর্থাং ছর্বৃদ্ধি ঈশ্বরপ্রেরিত। শিশুপাল ছর্ব্বৃদ্ধিক্রমে সভাতলে কৃষ্ণের অসহ্য অপমান করিয়াছিলেন। জরাসন্ধা, সৈত্যসাহায্যে যুদ্ধে প্রবৃত্ত হইলে অক্ষের, পাশুবের ক্রথা দ্রে থাক্, কৃষ্ণসনাথ যাদবেরাও তাহাক্ষে জয় করিতে পারেন নাই। কিন্তু শারীরিক বলে ভীম তাহার অপেক্ষা বলবান্; একাকী ভীমের সঙ্গে মল্লের মত বাছ্যুদ্ধে প্রবৃত্ত হওয়া, তাদ্শ রাজরাজেশ্বর সম্রাটের পক্ষে ছর্ব্বৃদ্ধি। কৃষ্ণোক্তির মর্শ্ম এই যে, সে ছর্ব্বৃদ্ধিও আমার প্রেরিত। জোণাচার্য্য অনার্য্য একলব্যের নিকট গুরুদ্দিশাক্ষরপ তাহার দক্ষিণ হন্তের অস্কৃষ্ঠ চাহিয়াছিলেন। ঐ অনুষ্ঠ গোলে বছকইলন্ধ একলব্যের ধর্মবিতা। নিফল হয়। কিন্তু একলব্য সে প্রার্থিত গুরুদ্দিশাদ্মাছিলেন। ইহা একলব্যের দাকণ ছর্ব্বৃদ্ধি। কৃষ্ণের কথার মর্শ্ম এই যে, সে ছর্ব্বৃদ্ধি। কৃষ্ণের কথার মর্শ্ম এই যে, সে ছর্ব্বৃদ্ধি। ক্রাছ্রের তাহার দক্ষিণ ছরাছিলেন। ইহা একলব্যের দাকণ ছর্ব্বৃদ্ধি। কৃষ্ণের কথার মর্শ্ম এই যে, সে ছর্ব্বৃদ্ধি। ক্রায়ের প্রেরিত—ঈশ্বরপ্রেরিত। রাক্ষসবধ সম্বন্ধেও এরপ। এ সমস্তই দ্বিতীয় গুর।

# পঞ্ম পরিভেদ

#### त्यां वंचय

প্রাচীন ভারতবর্ধে কেবল ক্ষত্রিরেরাই বৃদ্ধ করিতেন, এমন নহে। আদ্ধান ও বৈশ্ব বোদ্ধার কথা মহাভারতেই আছে। ছুর্ব্যোধনের সেনানায়কদিগের মধ্যে তিন জন প্রধান বীর আদ্ধান;—ব্যোণ, তাঁহার শ্বালক কুপ, এবং তাঁহার পুত্র অব্ধামা। অক্সান্ত বিভার স্থায়, আদ্ধানেরা যুদ্ধবিভারও আচার্য্য ছিলেন। জোণ ও কুপ, এইরূপ যুদ্ধাচার্য্য। এই জন্ম ইহাদিগকে জোণাচার্য্য ও কুপাচার্য্য বলিত।

এদিগে রাহ্মণের সঙ্গে যুদ্ধে বিপদও বেশী। কেন না রণেও রাহ্মণকে বধ করিলে, রহ্মহত্যার পাতক ঘটে। অন্ততঃ মহাভারতকার এই কারণ রাহ্মণ যোদ্ধাণকে লইয়া বড় বিপন্ন, ইহা স্পষ্টই দেখা যায়। এই জন্ম কপ ও অশ্বখামা বুদ্ধে মরিল না। কৌরবপক্ষীয় সকলেই মরিল, কেবল তাঁহারা ছই জনে মরিলেন না; তাঁহারা অমর বলিয়া গ্রন্থকার নিছতে পাইলেন। কিন্তু জোণাচার্য্যকে না মারিলে চলে না; ভীম্মের পর তিনি সর্ব্যথান যোদ্ধা; তিনি জীবিত থাকিতে পাওবেরা বিজয়লাভ করিতে পারেন না। কিন্তু এ কথাও গ্রন্থকার বলিতে অনিচ্ছুক যে, ধার্মিক রাজগণের মধ্যে কেহ তাঁহাকে মারিয়া বন্ধহত্যার ভাগী হইল। বিশেষতঃ, জোণাচার্য্যকে হৈরথাবুদ্ধে পরাজিত করিতে পারে, পাওবপক্ষে এমন বীর অর্জুন ভিন্ন আর কেহই নাই; কিন্তু জোণাচার্য্য অর্জুনের গুরু, এজন্ম অর্জুনের পক্ষে বিশেষরূপে অবধ্য। তাই গ্রন্থকার একটা কৌশল অবলম্বন করিতে বাধ্য হইয়াছেন।

পাশুবভার্যা জৌপদীর পিতা জ্রপদ রাজার সঙ্গে পূর্ব্বকালে বড় বিবাদ হইয়াছিল। জ্রপদ, জোণের বিক্রমের সমকক্ষ হইতে পারেন নাই—অপদস্থ ও অপমানিত হইয়াছিলেন। এজক্ম তিনি জোণবধার্থ যজ্ঞ করিয়াছিলেন। াজ্ঞকুগু হইতে জোণবধকারী পুত্র উদ্ভূত হয়—নাম খৃষ্টহায়। খৃষ্টহায় কুকক্ষেত্রের যুদ্ধে পাগুবদিগের সেনাপতি। তিনি জোণবধ করিবেন, পাগুবদিগের এই ভরসা। যিনি ব্রহ্মবধার্থ দৈবকর্মজাত, ব্রহ্মবধ তাঁহার পক্ষেপাপ নয়।

কিন্তু মহাভারত এক হাতের নয়, নানা রচয়িতা নানা দিকে ঘটনাবলী যথেচ্ছা লইয়া গিয়াছেন। পনের দিবস যুদ্ধ হইল, ধৃষ্টছাুম জোণাচার্য্যের কিছু করিতে পারিলেন না। ভাঁহার নিকট পরাভূত হইলেন। অতএব জোণ সরার ভরসা নাই—প্রভার পাণ্ডবদিগের সৈক্তক্ষ হইতে লাগিল। তখন জোণবধার্থ একটা ঘোরতর পাপাচারের পরামর্শ পাণ্ডব পক্ষে ছির হইল। এই মহাপাপমন্ত্রণার কলছটা কৃষ্ণের স্কন্ধে অপিত হইয়াছে। তিনিই ইহার প্রবর্তক বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন। কৃষ্ণ বলিতেছেন,

ঁতে পাগুৰপণ, অভ্যের কথা দূরে থাকুক, সাকাৎ দেবরাজ ইন্দ্র জোণাচার্য্যকে সংগ্রামে পরাজ্য করিছে সমর্থ নহেন। কিন্তু উনি অস্ত্র পরিত্যাগ 'করিলে মহয়েরাও তাঁহার বিনাশ করিছে, পারে, অতএব তোমরা ধর্ম পরিত্যাগ পূর্ক্তি উহারে পরাজয় করিবার চেটা কর।"

আর পাতা দশ বার পুর্বের বাঁহার মুখে কবি এই বাক্য সন্নিবিষ্ট করিয়াছেন,

"আমি শপথ করিয়া বলিতেছি যে যে স্থানে ব্রহ্ম, সভ্য, দম, শৌচ, ধর্ম, ঞী, লক্ষা, ক্ষমা, ধৈর্য্য অবস্থান করে, আমি দেইখানেই অবস্থান করি।" \*

যিনি ভগবদগীতা-পর্বাধ্যায়ে বলিয়াছেন যে, ধর্মসংরক্ষণের জক্সই ধুগে ধুগে অবজীর্ণ হই; বাঁহার চরিত্র, এ পর্যান্ত আদর্শ ধার্মিকের চরিত্র বলিয়াই প্রতিভাত হইয়াছে, বাঁহার ধর্মে দার্চ্য শক্তগণ কর্ত্বক স্বীকৃত বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে, ক তিনি কিনা ডাকিয়া বলিতেছেন, "ভোমরা ধর্ম পরিত্যাগ কর!" তাই, বলিতেছিলাম, মহাভারভ নানা হাতের রচনা; বাঁহার যেরপ ইচ্ছা তিনি সেইরপ গড়িয়াছেন।

कृषः विमार्ख नाशितन्त,

"আমার নিশ্চিত বোধ হইতেছে দে অখথামা নিহত হইয়াছেন, ইহা জানিতে পারিলে স্রোণ আর মুক্ক করিবেন না। অতএব কোন ব্যক্তি উহার নিকট গমন পূর্বকে বলুন, যে অখথামা সংগ্রামে বিনষ্ট হইয়াছেন।"

অর্জুন মিথ্য। বলিতে অস্বীকৃত হইলেন, যুধিন্তির কটে তাহাতে সম্মত হইলেন।
ভীম বিনাবাক্যব্যয়ে অর্থপামা নামক একটা হুন্তিকে মারিয়া আসিয়া জোণাচার্য্যকে বলিলেন, "অর্থপামা মরিয়াছেন।" ঞ জোণ জানিতেন, তাহার পুত্র "অমিতবলবিক্রমশালী, এবং শক্তর অসহ্য"—অতএব ভীমের কথা বিশাস করিলেন না। ধৃষ্টসুয়কে নিহত করিবার চেষ্টায় মনোযোগী হইয়া যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। কিন্তু পুনশ্চ আবার যুধিন্তিরকে জ্লিজ্ঞাস। করিলেন, অশ্বথামার মৃত্যুর কথা সভ্য কি না ? যুধিন্তির কখনও অধ্ম করেন না, এবং

<sup>+</sup> घटोरकहवय-शक्ताशाह, ३४२ व्यथाह ।

<sup>।</sup> গভরাইবাকা দেও।

<sup>‡</sup> ৰোপালভাড় এইলপ "কৃষ্ণ পাইলাছিল।"

মুস্তা বলেন না, এজক তাঁহাকেই জিজ্ঞাস। করিবেন। তিনি বলিলেন, অধ্যামা কুলর মরিয়াছে—কিন্ত কুলর শক্টা অব্যক্ত রহিল। •

তাহাতেই বা কি ছইল। জোণ প্রথমে বিমনারমান হইলেন বটে, কিন্তু তৎপরে অতি ঘোরতর যুক্ত করিতে লাগিলেন। তাঁহার মৃত্যুক্তরপ ধৃইছ্যুদ্ধ তাঁহার আপনার সাধ্যের অতীত যুক্ত করিয়া, নিরন্ত ও বিরথ হইয়া জোণহন্তে মরণাপন্ন হইলেন। তথন ভাম গিয়া ধৃইছ্যুদ্ধকে রক্ষা করিলেন, এবং জোণাচার্য্যের রথ ধারণ করিয়া কতকগুলি কথা বলিলেন, তাহাই জোণকে বুক্তে পরামুখ করিবার পক্ষে যথেই। ভাম বলিলেন,

"হে বন্ধন্! যদি স্থধর্মে অসম্ভট শিক্ষিতাস্ত্র অধম ব্রাহ্মণগণ সমরে প্রবৃত্ত না হন, ভাহা হইলে কল্লিয়গণের কথনই কয় হয় না। পণ্ডিতেরা প্রাণিগণের হিংসা না করাই প্রধান ধর্ম বিলিয়া নির্দেশ করেন। সেই ধর্ম প্রতিপালন করা ব্রাহ্মণের অবশু কর্ত্তব্য; আপনিই ব্রাহ্মণপ্রেষ্ঠ; কিন্তু চণ্ডালের স্থায় অজ্ঞানান্ধ হইয়া পুল্ল ও কলজের উপকারার্থ অর্থলালসা নিবন্ধন বিবিধ ব্রেচ্ছন্ত্রাতি ও অক্থায়া প্রাণিগণের প্রধাণ বিনাশ করিতেছেন। আপনি এক পুল্লের উপকারার্থ স্বর্ধ্ম পরিত্যাগ পূর্ব্ধক স্থলার্য্য সংখ্য জীবের জীবন নাশ করিয়া কি নিমিত্ত লক্ষ্যিত হইডেছেন না?"

কথাগুলি সকলই সত্য। ইহার পর আর তিরস্কার কি আছে ? ইহাতেও ছর্ম্যোধনের স্থায় ত্রাত্মার মত ফিরিতে না পারে বটে, কিন্তু জোণাচার্য্য ধর্মাত্মা; ইহাই তাঁহার পক্ষে যথেষ্ট। ইহার পর অশ্বথামার মৃত্যুর কথাটা আর না তুলিলেও চলিত। কিন্তু তাহাও এখানে আবার পুনরুক্ত হইয়াছে।

এ কথার পর জোণাচার্য্য অস্ত্র শস্ত্র ত্যাগ করিলেন। তখন ধৃষ্টত্যুদ্ধ জাঁহার মাধা কাটিয়া আনিলেন।

এক্ষণে বিচারে প্রবৃত্ত হওয়া যাউক। যে কার্য্যটা বর্ণিত হইয়াছে, তাহা যদি মথার্থ ঘটিয়া থাকে, তবে যিনি যিনি ইহাতে লিগু ছিলেন তিনি তিনি মহাপাপে লিগু। গ্রন্থকারও তাহা বুঝেন। তিনি বলিয়াছেন যে, ধর্মাত্মা যুধিষ্ঠিরের রথ ইতিপুর্বের পৃথিবীর উপর চারি অঙ্গুলি উদ্ধে চলিত, এখন ভূমি স্পর্শ করিয়া চলিল। এই অপরাধে তাঁহার নরক দর্শন হইয়াছিল, ইহাও বলিয়াছেন। আমাদের মতে, এরূপ বিশ্বাস্থাতকতা এবং

<sup>\* &</sup>quot;অবশানা হত ইতি গলঃ"-এ কণাটা মহাভারতের নছে। বোধ হয় কণকেরা তৈরার করিরা থাকিবেন। মূল মহাভারতে ইহা নাই। মহাভারতে আছে,

তমতব্যভরে মধ্যো জরে সঞ্জো বুধিটির:। অব্যক্তমত্রবীয়াক্যং হতঃ কুঞ্জর ইত্যুত ঃ ১৯১ ঃ

মিথ্যা প্রবঞ্চনার স্থারা গুরুহভ্যার উপযুক্ত দণ্ড, নরকদর্শন মাত্র নহে;—অনস্কনরকই ইহার উপযুক্ত।

কৃষ্ণ এই মহাপাপের প্রবর্ত্তক, এক্ষণ্ড কৃষ্ণকে সেইরপ অপরাধী ধরিতে হয়। কিন্তু ইহার উত্তর এই প্রচলিত আছে যে, যিনি ঈশ্বর, স্বয়ং পাপ পুণার কর্তা ও বিধাতা, পাপ-পুণাই মাঁহার সৃষ্টি, তাঁহার আবার পাপপুণা কি ? পাপপুণা তাঁহাকে স্পর্শিতে পারে না। এ কথা সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া কি, মহুন্তাদেহ ধারণকালে পাপ তাঁহার আচরণীয় ? তিনি নিক্ষে বলিয়াছেন যে, তিনি ধর্মসংস্থাপনার্থ অবতীর্ণ—পাপাচরণের দ্বারা কি ধর্মসংস্থাপন তাঁহার উদ্বেশ্ত ? তিনি স্বয়ং ত এরপ বলেন না। তিনি গীতায় বলিয়াছেন,

"জনকাদি কর্মবারাই সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন। জনগণকে স্বধর্মে প্রবৃত্ত করিবার জন্ম (দৃষ্টাস্কের বারা) তুমি কর্মকর। শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি থেকপ করিয়া থাকে, ইতর লোকেও তাই করে; শ্রেষ্ঠ বাহা মানেন, লোকে তাহারই অহবর্তিত হয়। হে পার্থ! জিলোকে আমার কর্তব্য কিছুই নাই; আমার প্রাপ্তব্য বা অপ্রাপ্তব্য কিছুই নাই; তথাপি আমি কর্ম করি। (কেন না) আমি বনি কলাচিৎ অভস্তিত হইয়া কর্মায়বর্তন না করি, তবে মহন্ত্যগণ সর্কত্যোভাবে আমার পথে অহবর্তী হইবে।

শ্রীমন্তগবদগীতা, ৩ আ:, ২১-২৩।

অতএব আকৃষ্ণ নিজেই বলিয়াছেন, মানবাবতারে, স্বকার্য্যের দৃষ্টাস্তের দারা ধর্ম-সংস্থাপন তাঁহার উদ্দেশ্যের মধ্যে। অতএব স্বকর্মে মহাপাপের দৃষ্টাস্ত তাঁহার অভিপ্রেত হইতে পারে না।

ভবে, এ কাণ্ডটা কি ? ভাহার মীমাংসা স্থির না করিয়া আমি কৃষ্ণচরিত্র প্রণয়নে প্রবৃত্ত হই নাই। কেন না, বৃন্দাবনের গোপী ও "অর্থখামা হত ইভি গঙ্কঃ" ইহাই কৃষ্ণের প্রধান অপবাদ।

কাণ্ডটা কি ? তাহার উত্তর, কাণ্ডটা সমস্তই অমৌলিক। যদি পাঠক মনোযোগপূর্বক আমার এই গ্রন্থখানি পড়িয়া থাকেন, তবে বুঝিয়া থাকিবেন যে, সমস্ত মহাভারত,
অর্থাং এক্ষণে যে গ্রন্থ মহাভারত নামে প্রচলিত, তাহা এক হাতের নহে। তাহার
কিয়দংশ মৌলিক, আদিম মহাভারত, বা "প্রথম স্তর।" অপরাংশ অমৌলিক ও পরবর্তী
কবিগণকর্ত্বক মূলগ্রন্থে প্রক্ষিপ্ত। কোন্ অংশ মৌলিক, আর কোন্ অংশ অমৌলিক,
ইহা নিরূপণ করা কঠিন। নিরূপণ ক্রম্ম আমি কয়েক্টি সঙ্কেত পাঠককে বলিয়া দিয়াছি।
সেইগুলি এখন পাঠককে স্মরণ করিতে হইবে।

### (১) তাহার মধ্যে, একটি এই,—

"শ্রেষ্ঠ ক্রিদিগের বর্ণিত চরিত্রগুলির সর্কাংশ স্থাদত হয়। যদি কোথাও ব্যতিক্রম দেখা ধায়, তবে দে অংশ প্রক্রিপ্ত বলিয়া সন্দেহ করা যাইতে পারে।"

উদাহরণ দিবার জন্ম বলিয়াছিলাম যে, যদি কোথাও ভীখের প্রদারপরায়ণতা বা ভীমের ভীকতা দেখি, তবে জানিব ঐ অংশ প্রক্রিপ্ত। এখানে ঠিক তাই: এক মাত্রায় নহে, তিন মাত্রায় কেবল তাই। পরম ধর্মাত্মা যুধিষ্ঠিরের চরিত্রের সঙ্গে এই নুশংস বিশাস্থাতকতা ও মিথ্যা প্রবঞ্নের দারা গুরুনিপাত যাদৃশ অসঙ্গত, তত অসঙ্গত আর কোন ছই বস্তুই হইতে পারে না। তার পর মহাতেজ্বনী, বলগর্কশালী, ভয়শৃক্ত ভীমের চরিত্রের সঙ্গেও ইহা তদ্ধেপ অসঙ্গত। ভীম বাহুবল ভিন্ন আর কিছু মানেন না—শক্তর विक्रांक चार किছ প্রয়োগ করেন না ; রাজ্যার্থেও নহে, প্রাণরক্ষার্থও নহে। স্থানাম্ভরে ক্ষিত আছে, অর্থামা নারায়ণাত্র নামে অনিবার্য্য দৈবান্ত প্রয়োগ ক্রিয়াছিলেন—তাহাতে সমস্ত পৃথিবী নষ্ট হইডে পারে। দিব্যান্ত্রবিং অর্জুনও তাহার নিবারণে অক্ষম; সমস্ত পাওবদৈক্ত বিনষ্ট হইতে লাগিল। ইহা হইতে পরিত্রাণ পাইবার একটি উপায় ছিল— এই দৈবান্ত্র সমরবিমুখ ব্যক্তিকে স্পর্শ করে না। অতএব প্রাণরক্ষার্থ কৃষ্ণের আজামুসারে সমস্ত পাণ্ডব সেনা ও সেনাপতিগণ, রথ ও বাহন হইতে ভূতলে অবতীর্ণ হইয়া অন্ত্রশস্ত্র পরিত্যাগপুর্বক বিমুথ হইয়া বসিলেন; কুফের আজ্ঞায় অর্জুনকেও তাহা করিতে হইল। কেবল, ভীম কিছুতেই তাহা করিলেন না,—বলিলেন, "আমি শর্মিকর নিপাতে অব্থামার অস্ত্র নিবারণ করিতেছি। আমি এই স্থবর্ণময়ী গুরুবী গদা সমূতত করিয়া জ্রোণপুত্রের নারায়ণাস্ত্র বিমন্দিত করত অন্তকের স্থায় রণস্থলে বিচরণ করিব। এই ভূমণ্ডলমধ্যে যেমন কোন জ্যোতিঃ পদার্থ ই স্থাের সদৃশ নহে, তক্রপ আমার তুল্য পরাক্রমশালী আর কোন মন্থয়ই নাই। আমার এই যে এরাবতগুণ্ডসদৃশ স্বৃদৃ ভুক্তদণ্ড অবলোকন করিতেছ, ইহা হিমালয় পর্বতেরও নিপাতনে সমর্থ। আমি এযুতনাগতুল্য বলশালী : দেবলোকে পুরন্দর যেরূপ অপ্রতিষ্ক্ষী, নরলোকে আমিও তজ্ঞপ। আজি আমি জোণপুত্তের অञ्चनिरांत्रा श्रदेख रहेरछिह, मकरन आभात बाह्यीया अवरानाकन कक्रन। यनि रकर এই নারায়ণাল্রের প্রতিদ্বন্দী বিভ্যমান না থাকে তাহা হইলে আমি স্বয়ং সমস্ত কৌরব ও পাণ্ডবসমক্ষে এই অস্ত্রের প্রতিদন্দী হইব।" স্বীকার করি, বড়াই বড় বেশী, গল্লটাও निভान्त व्यायात्। जा होक-म अ विलग्न काशात्म हेश श्री क्रिए हरेए हि मा। কবিপ্রণীত চরিত্রচিত্রের স্থালতি লইয়া কথা কহিতেছি। নারায়ণাস্ত্রমোক্ষ মৌলিক না

হইতে পারে, কিছু এই ইাচে মৌলিক সহাভারতে সর্বান্তই ভীমের চরিক চালা। ইয়ার সভে ভীনের বেই পুরাকোণ্ড জোণপ্রবেকনা কড়টা সুসকত । এই ভীম কি জীলোকেরও মুনাম্পর যে লক্ষরবোপার, ভাষা অবলয়ন করিতে পারে। জোণাচার্ট্ডর অবেক। নার্চ্যান্তর সহস্রতাপ ভয়ত্বর; যে নার্চ্যান্তর সম্পুর্থ সিংহের ভার দৃত্ত, বাছাকৈ বল্পটোল ক্তিডিভ ও নার্চ্যান্তর সম্পুর্থ হইতে কেহ বিমুখ করিতে পারিল না, ভাষাকে অর্জুনের প্রতিযোদ্ধা মাত্র জোণের ভরে পুগালাধ্যের ভার কার্য প্রবৃত্ত বলিয়া যে কবি বর্ণনা করিয়াছেন, সে কবির কবিছ কোথায় । মহাভারত প্রণয়ন কি ভাহার সাধ্য ।

ভবে নিহত অখখামাগজের এই গল্প, ভীমের চরিত্রের সঙ্গে অসকত; যুথিটিরের চরিত্রের সঙ্গেও অসক্ষত, ইহা দেখিয়াছি। কিন্তু ভীমের চরিত্রের সঙ্গেও ইহার অসক্ষতি, তদপেক্ষা কৃষ্ণচরিত্রের সঙ্গেও ইহার অসক্ষতি আরও বেশী। যদি আমরা যাহা বলিয়াছি, তাহা পাঠক বুঝিয়া থাকেন, তাহা হইলে এই এই অসক্ষতির পরিমাণ বুঝিতে পারিবেন। আলোকে অন্ধকারে যত অসক্ষতি; কৃষ্ণে খেতে; ভাপে শৈত্যে; মধুরে কর্কশে; রোগে খান্থ্যে; ভাবে অভাবে যতটা অসক্ষতি, ইহাও তত। যখন মৌলিক চরিত্রের সঙ্গে একটি নয়, তিনটি মৌলিক চরিত্রের সঙ্গে এ গল্পের এত অসক্ষতি, তখন ইহা অমৌলিক ও প্রক্ষিপ্ত, এবং অস্থকবিপ্রণীত বলিয়া আমরা পরিত্যাগ করিতে পারি।

(২) আমার কথা শেষ হয় নাই। কোন্ অংশ মৌলিক, কোন্ অংশ অমৌলিক, ইহার নির্বাচন জন্ম যে কয়েকটি লক্ষণ নির্দিষ্ট করিয়াছি, তাহার একটির ছারা পরীক্ষা করায় এই হতগজ্ববৃত্তাস্তটা অমৌলিক বলিয়া প্রতিপন্ন হইল। আর একটির ছারা পরীক্ষা করিয়া দেখা যাউক। আর একটি স্ত্র এই য়য়, ছইটি বিবরণ পরস্পারবিরোধী হইলে, তাহার একটি প্রক্রিপ্ত। এখন মহাভারতে, ঐ অখ্যামাগজ্বের গল্পের সঙ্গে সঙ্গেই জোণবধের আর একটি বৃত্তাস্ত পাই। একটিই যথেষ্ট কারণ, কিন্তু ছইটি এক জ্ঞান হইয়াছে। আমরা সেই স্বতন্ত্র বিবরণটি পৃথক্ করিয়া মহাভারত হইতে উদ্বৃত করিতেছি। তাহা বৃঝাইবার জন্ম, অরো আমার বলা উচিত যে, জ্যোণ অধর্মমৃদ্ধ করিতেছিলেন। মহাভারতে কথিত অক্মাক্স দৈবাজের মধ্যে, ব্রহ্মান্ত্র একটি। আজি এ দেশের লোকে, যে উপায় যে কার্য্যাধনে অব্যর্থ, তাহাকে সেই কার্য্যের "ব্রহ্মান্ত্র" বলে। এই ব্রহ্মান্ত্র

चर्क्न ७ कृष जीमत्क वनपूर्वक वर श्रेट है। निवा स्थानित प्रिया चल गल काष्ट्रित नश्ताकितन।

অত্যানভিক্ত ব্যক্তিবিশের কাতি করোগ নিবিদ্ধ ও অংশ, ইহাই ক্ষিনিগের মণ্ড। জোন অত্যান্তের ধার। অত্যানভিক্ত নৈত্রগণকে নিন্ত করিভেছিলেন। এমন সময়ে—

বিধাৰিত, ক্ষমন্তি, ক্ষমন্ত, নেট্ডম, বলিষ্ঠ, আনি, তৃত্ব, মাজিয়া, নিম্মত, আনি, নাৰ্য, নাৰ্যবিদ্যা, নাৰ্যবিদ্যা, ক্ষমিত প্ৰজ্ঞান ক্ষমিত ক্যমিত ক্ষমিত ক্ষমিত

ইহাতেই জোণাচার্য্য যুদ্ধে ক্ষান্ত হইলেন। যুধিন্তিরের নিকট অশ্বথামার মৃত্যু শুনিয়াও যুদ্ধে ক্ষান্ত হন নাই, পূর্বেব লিয়াছি। তার পরেও তিনি ধৃষ্টত্যুন্ধকে বিনষ্ট করিবার উপক্রম করিলে, যত্বংশীয় সাত্যকি আসিয়া ধৃষ্টত্যুদ্ধের রক্ষা সম্পাদন করিলেন। সাত্যকির সঙ্গে কেহই যুদ্ধ করিতে সক্ষম হইল না। জোণও নিবারিত হইলেন। তখন যুধিন্তির অপক্ষীয় বীরগণকে বলিলেন,—

"হে বীরগণ! তোমরা পরম যত্মসহকারে দ্রোণাভিম্থে ধাৰমান হও। মহাবীর ধৃইত্যুম জ্রোণাচার্য্যে বিনাশের নিমিত্ত যথাসাধ্য চেষ্টা করিতেছেন। অভ্য সমরক্ষেত্রে জ্রুপদনন্দনের কার্য্য সন্দর্শনে স্পষ্টই বোধ হইতেছে থে, উনি ক্রুদ্ধ হইয়া দ্রোণকে নিপাতিত করিবেন। অতএব তোমরা মিলিত হইয়া দ্রোণের সহিত যুদ্ধারম্ভ কর।"

এই কথার পর, পাগুবপক্ষীয় বীরগণ জোণাভিমুখে ধাবমান হইলেন। মহাভারত হইতে পুনশ্চ উদ্বৃত করিতেছি,—

"মহারথ দ্রোণও মরণে কতনিশ্চর হইয়া সমাগত বীরগণের প্রতি মহাবেগে গমন করিতে লাগিলেন। সভাসদ্ধ মহাবীর দ্রোণাচার্য্য মহারণগণের প্রতি ধাবমান হইলে মেদিনীমণ্ডল কম্পিত, ও প্রচণ্ড বায়ু সেনাগণকে ভীত করত প্রবলবেগে প্রবাহিত হইতে লাগিল। মহতী উদ্ধা স্থ্য হইতে নিঃস্ত ছইয়া আলোক প্রকাশ পূর্ব্বক সকলকে শক্ষিত করিল। দ্রোণাচার্য্যের অস্ত্র সকল প্রজ্ঞানিত হইয়া উঠিল। রথের ভীষণ নিম্মন ও অম্বগণের অস্থ্যপাত হইতে লাগিল। তৎকালে মহারথ দ্রোণ নিভাস্ত নিম্মেজ হইলেন। তাঁহার বামনয়ন ও বামবাহ স্পন্দিত হইতে লাগিল। তিনি সম্মুখে গুইহায়কে অবলোকন করিয়া নিতাস্ত উন্মনা হইলেন, এবং বন্ধবাদী শ্বিগণের বাক্য স্মরণ করিয়া ধর্মাযুদ্ধ অবলম্বন পূর্ব্বক প্রাণভ্যাগ করিতে ইচ্ছা করিলেন।"

পাঠক দেখিবেন যে, এখানে জোণের প্রাণত্যাগের অভিলাবের কারণপরস্পরার মধ্যে অখখানার মৃত্যুসম্বাদ পরিগণিত হয় নাই। বিচারকের পক্ষে এই এক প্রমাণ যথেষ্ট।

জোণ তথাপি যুদ্ধ ছাড়িলেন না। মহাভারতকার দশ হাজার সৈক্মধাংসের কম কথা কন মা, তিনি বলেন তার পরেও জোণাচার্যা তিশ হাজার সৈক্য বিনষ্ট করিলেন, এবং ইউচ্যুম্বকে পুনর্কার পরাভূত করিলেন। এবার ভীম ধৃষ্টচ্যুম্বকে রক্ষা করিলেন, এবং জোণাচার্য্যের রথ ধরিয়া (ভীমের অভ্যাস রথগুলা ধরিয়া আছাড় মারিয়া ভাঙ্গিয়া ক্ষেলেন \*) সেই পুর্ব্বান্ধ্ ত তীত্র তিরস্কার করিলেন। সেই তিরস্কারে জোণ যথার্থ আয়ুধ ভ্যাগ করিলেন,—

"এবং তৎপরে রংগাপরি সমৃদায় অন্তল্জ সন্ধিবেশিত করিয়া যোগ অবলছনপূর্ব্বক সমন্ত জীবকে অভয়প্রদান করিলেন। ঐ সময়ে মহাবীর ধৃষ্টগুদ্ধ বন্ধু, প্রাপ্ত হইয়া বীয় রথে ভীষণ সশরশ্বাসন অবছান পূর্ব্বক করবারি ধারণ পূর্ব্বক দ্রোভিম্থে ধাবমান হইলেন। এইরূপে জোণাচার্য্য ধৃষ্টগুদ্ধের বন্ধুজুঁ ইইলে সমরান্ধণে মহান্ হাহাকারশন্ধ সমূথিত হইল। এদিকে জ্যোভির্দ্য মহাতপা জোণাচার্য্য অন্তর্শন্ত পরিত্যাগপূর্বক শমভাব অবলঘন করিয়া যোগসহকারে অনাদিপুক্ষ বিষ্ণুর ধানে করিতে লাগিলেন। এবং মুখ দ্বিং উন্নমিত, বক্ষংছল বিষ্টুন্তিত ও নেত্রছ্ম নিমীলিত করিয়া বিষয়াদি বাছা পরিত্যাগ ও সাত্বিকভাব অবলঘন পূর্বক একাক্ষর বেদমন্ত ওঁকার ও পরাংপর দেবদেবেশ বাহ্ণদেবকে অবণ করত সাধুজনেরও ভ্রত্ত ভর্গলোকে গমন করিলেন।"

তার পর ধৃষ্টহাম আসিয়া মৃতদেহের মস্তক কাটিয়া লইয়া গেলেন।

অভএব, জোণের মৃত্যুর মহাভারতে তুইটি পৃথক পৃথক বৃত্তান্ত পাওয়া যায়। তুইটি সম্পূর্ণরূপে যে পরস্পরের বিরোধী তাহা নহে; একত্রে গাঁথা যায়। একত্রে গাঁথাও আছে—ভাল জ্বোড় লাগে নাই, মোটা রকম রিপুকর্ম, স্থানে স্থানে কাঁক পড়িয়াছে। ইহা স্পষ্টই দেখা যাইতেছে যে, এই তুইটি বিবরণের মধ্যে একটিই জ্বোণের মৃত্যুর পক্ষে যথেষ্ট, তুইটির প্রয়োজন নাই। এক জন কবি এইরূপ তুইটি ভিন্ন ভিন্ন বিবরণ জ্বোড়া দিবার চেষ্টা করিবার সম্ভাবনা ছিল না। তুইটি ভিন্ন ভিন্ন স্তরের তুই জন কবির প্রণীত বলিয়া কাজেই স্বীকার করিতে হয়। কোন্টি প্রক্রিপ্ত প জ্বোণের প্রাণত্যাগেচ্ছার যে সকল কারণ মহাভারত ইইতে উপরে উদ্ধৃত করিয়াছি, অশ্বামার মৃত্যুসংবাদ তাহাতে ধরা হয় নাই। অভএব অশ্বামার মৃত্যুঘটিত বৃদ্ধান্তটি প্রকৃত হওয়া অসম্ভব। কিন্তু যে সকল স্ব্রে পৃর্বের সংস্থাপিত করিয়াছি, ভাহা স্থনণ করিলেই ইহার মীমাংসা হইবে।

রখওলা বলি "একার" মত হর, তবে এখনকার লোকেও ইহা পারে :

আমরা বলিয়াছি বে, যখন হুইটি ভিন্ন ভিন্ন বা প্রস্পরবিরোধী বিবরণের মধ্যে একটি প্রক্ষিপ্ত বলিয়া ছির হুইবে, তখন কোন্টি প্রক্ষিপ্ত তাহা মীমাংলার ক্ষক্ত দেখিছে হুইবে, কোন্টি অক্স লক্ষণের দারা প্রস্পরবিরোধী বলিয়া বোধ হয়। যেটি অক্স লক্ষণেও ধরা পড়িবে, সেইটিই প্রক্ষিপ্ত বলিয়া ত্যাগ করিবে। আমরা পূর্কেই দেখিয়াছি বে, অশ্বধামাবধসংবাদ বৃত্তান্ত, কৃষ্ণ, ভীম ও যুধিন্তিরের চরিত্রের সক্ষে অভ্যন্ত অসক্ষত। আমরা পূর্কে এই একটি লক্ষণ ছির করিয়াছি যে, এরূপ অসক্ষতি থাকিলে তাহা প্রক্ষিপ্ত বলিয়া ধরিতে হুইবে। শু অভ্যাব এই অশ্বধামাবধসংবাদ বৃত্তান্ত প্রক্ষিপ্ত, তাহাতে সন্দেহ নাই।

(৩) আরও একটা কথা আছে। দেবিয়াছি যে, অরখানার মৃত্যুসম্বাদে জোণ যুদ্ধে কিছুমাত্র শৈথিল্য করেন নাই। তবে কৃষ্ণ এ কথা বলাইলেন কেন? জোণের যুদ্ধে নিবৃত্তির সন্তাবনা আছে বলিয়া? সন্তাবনা কোথা? জোণ জানেন, অপ্রখামা অমর। সে কথা অনৈসর্গিক বলিয়া না হয় ছাড়িয়া দিলাম। সামাক্ত মানুষ্বের, তোমার আমার অথবা একটা কুলি মজুরের যে বৃদ্ধি, ততটুকু বৃদ্ধিও কৃষ্ণের ছিল, যদি এরূপ স্বীকার করা যায়, তাহা হইলেও বৃদ্ধিতে পারা যাইবে যে, কৃষ্ণ এরূপ পরামর্শ দিবার সন্তাবনা ছিল না। জোণই হউক, আর যেই হউক, এরূপ সংবাদ শুনিয়া আত্মহত্যায় উক্তত হইবার আগে, একবার স্বপন্ধীয় কাহাকেও কি জিজ্ঞাসা করিবে না যে, অশ্বখামা মরিয়াছে কি? অশ্বখামার অনুসন্ধানে পাঠাইবেন না? তাহাই নিতান্ত সন্তব। তাহা ঘটিলে জুয়াচুরি তথনই সমস্ত কাঁসিয়া যাইবে।

অতএব উপস্থাসটি প্রথমতঃ প্রক্রিন্ত, দ্বিতীয়তঃ মিথ্যা। আমি এমত বলি না যে, ঋষিবাক্যে জোণ অন্ত্র পরিত্যাগ করাই সত্য। ঋষিদের সেই রণক্ষেত্রে আগমন আনেসর্গিক ব্যাপার, স্নৃতরাং তাহাও অপ্রকৃত বলিয়া পরিত্যাগ করিতে আমি বাধ্য। ইহার মধ্যে প্রকৃত বা বিশ্বাসযোগ্য কথা এই হইতে পারে যে, জোণ অধর্মাচরণ করিতেছিলেন—ভামের তাঁত্র তিরস্কারে তাহা তাঁহার হৃদয়ঙ্গম হইয়াছিল। যুদ্ধে বিমুখ হওয়া তাঁহার সাধ্য নহে—অপট্টা এবং হুর্য্যোধনকে বিপংকালে পরিত্যাগ এই উত্যুদ্ধেই দ্বিত হইতে হইবে। অতএব মৃত্যুই হির করিলেন। বোধ হয় এতটুকু একট্ কিংবদন্তী ছিল—তাহারই উপর মহাভারতের প্রথম স্তর নিশ্মিত হইয়াছিল। হয়ত, তাহাও যথার্থ ঘটনা নহে। বোধ হয়, যথার্থ ঘটনা এই পর্যান্ত যে জ্যোৰ যুদ্ধে জ্ঞানস্থ্র

<sup>\* 88</sup> शृंही ( ७ ) शृद्ध (एथ ।

<sup>†</sup> ৪০ পৃষ্ঠা (৪) সূত্র দেখ।

কর্ত্ক নিহত হইয়াছিলেন; পরে যাহা বলিছেছি, তাহাতে তাই বুঝায়; তার পর প্রবল-অভাপ পাঞ্চালবংশকে অক্ষহত্যাকলম্ভ হইতে উন্ত করিবার জন্ম নানাবিধ উপক্ষাস প্রস্তুত হইয়াছে।

(৪) এখন দেখা যাউক, অনুক্রমণিকাধ্যায়ে, এবং পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কি আছে। সমুক্রমণিকাধ্যায়ে ধৃতরাইবিলাপে এই মাত্র আছে বে—

> "থদান্দ্রোবং লোগদাচাধ্যমেকং গৃইছামেনাভাতিক্রমা ধর্মন্। রংগোপছে প্রায়গতং বিশত্তং তদা নাশংলে বিজয়ায় সঞ্চয় ॥"

শর্থ। হে সঞ্জয়! যথন শুনিলাম যে এক শাচার্য্য লোণকে ধৃষ্টগুল্প ধর্মাতিক্রমপূর্বক প্রান্ত্রোপরিষ্ট অবস্থায় রথোপন্থে বধ করিয়াছে, তথন আর লয়ে সন্দেহ করি নাই।

অতএব এখানেও দেখা যাইতেছে যে, জোণবধে ধৃষ্টছায় ভিন্ন আর কেছ অধর্মাচরণ করে নাই। ধৃষ্টছামেরও পাপ এই যে, প্রায়োপবিষ্ট বৃদ্ধকে তিনি নিহত করিয়াছিলেন। জোণের প্রায়োপবেশনের কারণ এখানে কিছু কথিত হয় নাই। যুখিষ্টিরবাক্যে, বা ঋষি-গণের বাক্যে, বা ভীমের তিরস্কারে, তাহা কিছু কথিত হয় নাই। পশ্চাৎ দেখিব, তিনি পরে শ্রাস্ত হইয়াই নিহত হয়েন। আসমমৃত্যু ব্রাহ্মণের প্রায়োপবেশনের সেও উপযুক্ত কারণ।

- (৫) পর্বসংগ্রহাধ্যায়ে কোন কথাই নাই—"ন্দোণে যুধি নিপাভিতে," এ ছাড়া আর কিছুই নাই। হতগজের কথাটা সত্য হইলে, তাহার প্রসঙ্গ অবখাই থাকিত। অভিমন্থার অধর্মানুদ্ধে মৃত্যুর কথা আছে—ন্দোণেরও অবখা থাকিত। গল্পটা তখন তৈয়ার হয় নাই, এজন্ম নাই।
- (৬) তার পর, জোণপর্কের সপ্তম ও অষ্টম অধ্যায়ে জোণযুদ্ধের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা আছে। তাহাতেও এই জুয়াচুরির কোন প্রসঙ্গ নাই। কেবল আছে যে, ধৃষ্টজ্যয় জোণকে নিপাতিত করিলেন। এই অধ্যায়গুলি যখন প্রণীত হয়, তখনও গ্রাটা তৈয়ার হয় নাই।
- (৭) আশমেধিক পর্ব্বে আছে যে, কৃষ্ণও দারকায় প্রত্যাগমন করিলে, বসুদেব কৃষ্ণের নিকট যুদ্ধবৃত্তান্ত শুনিতে ইচ্ছা করিলেন। কৃষ্ণ তাঁহাকে যুদ্ধবৃত্তান্ত সংক্ষেপে শুনাইলেন। জোণযুদ্ধ সম্বন্ধে কৃষ্ণ ইহাই বলিলেন যে, জোণাচার্য্যে ও ধৃষ্টত্ব্যমে পাঁচ দিন যুদ্ধ হয়। পরিশেষে জোণ সমরপ্রামে একান্ত পরিপ্রান্ত হইয়া ধৃষ্টত্ব্যমহন্তে নিহত হইলেন। বোধ হয়, এইটুকুই সত্য; এবং যুবার সহিত যুদ্ধে রুদ্ধের প্রান্তিই জোণের যুদ্ধবিরতির যথার্থ কারণ। আর সকলই কবিকল্পনা, বা উপস্থাস। নিতান্তই যে উপস্থাস, তাহার সাত রক্ষ প্রমাণ দিলাম।

কিন্ত সেই উপভাস মধ্যে, কৃষ্ণকৈ মিধ্যা প্রবঞ্চনার প্রবর্তক বলিয়া স্থাপিত করিবার কারণ কি ? কারণ পূর্কে বৃষ্ণাইয়াছি। বৃষ্ণাইয়াছি যে যেমন জ্ঞান ঈশ্বরণত, জ্ঞান বা লান্তিও তাই। জ্বরজ্ঞানবধে কবি ভাষা দেখাইয়াছেন। লান্তিও ঈশ্বরপ্রেরিত। ঘটোংকচবধে কবি দেখাইয়াছেন বে, যেমন বৃদ্ধি ঈশ্বরপ্রেরিত, ভ্র্ক্রিজ ঈশ্বরপ্রেরিত। আরও বৃষ্ণাইয়াছি বে, যেমন সভাও ঈশ্বের, জ্মতাও ভ্রেমনই ঈশ্বের। এই জ্যোগ্রধে কৃষ্ণি ভাছাই দেখাইজেন।

ইহার পর, নারায়ণাল্পনোক-পর্বাধ্যায়। সংক্ষেপে ভাহার উল্লেখ ক্রিয়াছি। বিভারিতের প্রয়োজন নাই, কেন না নারায়ণাল্র বৃত্তান্তটা অনৈস্গিক, স্থতরাং পরিত্যান্ত্য। তবে এই পর্বাধ্যায়ে একটা রহস্তের কথা আছে।

জোণ নিহত ইইলে, অর্জুন শুরুর জন্ম শোকে অত্যন্ত কাতর। মিথ্যা কথা বলিয়া
শুরুবধসাধনজন্ম তিনি যুধিটিরকে খুব তিরস্কার করিলেন, এবং ধৃইছামের নিন্দা করিলেন।
যুধিটির ভাল মামুষ, কিছু উত্তর করিলেন না, কিন্তু ভীম অর্জুনকে কড়া রকম কিছু
শুনাইলেন। ধৃইছাম অর্জুনকে আরও কড়া রকম শুনাইলেন। তথন অর্জুনশিশু যত্বংশীয়
সাতাকি, অর্জুনের পক্ষ হইয়া ধৃইছামকে ভারি রকম গালিগালাজ দিলেন। ধৃইছাম স্বদ
সমেত ফিরাইয়া দিলেন। তথন ছই জনে পরস্পরের বধে উভাত। কুক্ষের ইলিতে ভীম ও
সহদেব থামাইয়া দিলেন। বিবাদটা এই যে, মিথাা কথা বলিয়া জোণের মৃত্যুসাধন করা
কর্তব্য ও অকর্তব্য কি না, এই তত্ব লইয়া ছই দল ছই পক্ষে যত কথা আছে, দব বলিলেন,
কিন্তু কেইই কৃষ্ণকে ভাল মন্দ কিছুই বলিলেন না। কেইই বলিলেন না যে, কুফ্রের কথায়
এরাপ ইইয়াছে। কুফ্রের নামও কেই করিলেন না। পাঁচ হাতের কাজ না হইলে এমন
ঘটে না।

# वर्ष्ठ शतिद्रष्ट्रम

#### কৃষ্ণকথিত ধর্মতত্ত্

যিনি অশ্বত্থামাবধদংবাদ বৃত্তাস্ত রচনা করিয়াছেন, তিনি অর্জ্ঞ্নকে বড় উচ্চ স্থানে স্থাপিত করিয়াছেন। কৃষ্ণ, যুধিষ্ঠির ও ভীমের অপেক্ষা তাঁহার ধার্মিকতা অনেক বেশী এইরূপ পরিচয় দিয়াছেন। সাহার প্রস্তাবকর্তা কৃষ্ণ, এবং যাহা পরিশেষে ভীম ও যুধিষ্ঠির সম্পাদিত করিলেন, সে মিধ্যা কথা বলিয়া অর্জুন তাহাতে কিছুতেই সন্মত হইলেন না; বরং ভক্ষক বৃষিষ্টিরকে যথেষ্ট ভংগন। করিলেন। কিন্তু একণে যে বিবরণে আমাকে প্রবৃত্ত হইতে হইতেছে, ভাহাতে অর্জুন অতি মৃঢ় ও পাষ্ড বলিয়া প্রভীয়মান হইতেছেন। এবং কৃষ্ণের নিকট ধর্মোপদেশ পাইয়াই সংপথ অর্কায়ন করিতেছেন। বৃত্তান্তটা এই :—

জোণের পর কর্ণ ছুর্য্যোধনের সেনাপতি। তাঁহার যুদ্ধে পাশুবসেনা অন্থির। যুধিষ্টির নিজ ছুর্ভাগ্যবশতঃ তাঁহার সম্মুখীন হইয়াছিলেন। কর্ণ তাঁহাকে এরপ সম্ভাড়িত করিলেন যে, যুধিষ্টির ভয়ে রণক্ষেত্র হইতে পলাইয়া গিয়া শিবিরে পুরুষ্য়িত হইয়া বিছানায় শুইয়া পড়িলেন। এদিকে অর্জুন যুদ্ধে বিজয়ী হইয়া যুদ্ধক্ষেত্রে যুধিষ্টিরকে না দেখিয়া চিন্তিত হইয়া তাঁহার অবেষণে শিবিরে গেলেন। তখনও কর্ণ নিহত হয়েন নাই। যুধিষ্টির যখন শুনিলেন যে, অর্জুন এখনও কর্ণবিধ করেন নাই, তখন রাগিয়া বড় গরম হইলেন। কাপুরুষ্থের স্থভাবই এই যে, আপনি যাহা না পারে, পরে তাহা করিয়া না দিলে বড় চটিয়া উঠে। স্থভরাং যুধিষ্টির অর্জুনকে খুব কঠিন গালিগালাজ করিলেন। শেষ বলিলেন যে, তুমি নিজে যখন যুদ্ধে ভীত হইয়া পলায়ন করিয়াছ, তখন তুমি কৃষ্ণকে গাণ্ডীব শ্রাসন প্রদান কর।

শুনিয়া অর্জুন তরবারি লইয়া যুধিন্তিরকে কাটিতে উঠিলেন। কৃষ্ণ জিজ্ঞাসা করিলেন, তরবারি দিয়া কাহাকে বধ করিবে । অর্জুন বলিলেন, "তুমি অন্থকে গাণ্ডীব \* শরাসন সমর্পণ কর, এই কথা যিনি আমারে কহিবেন, আমি তাঁহার মন্তক ছেদন করিব, এই আমার উপাংশুব্রত। এক্ষণে তোমার সমক্ষেই মহারাজ আমারে এই কথা কহিয়াছেন, অন্তএব আমি এই ধর্মভীক্ষ নরপতিরে নিহত করিয়া প্রতিজ্ঞা প্রতিপালন ও সত্যের আম্ণা লাভ করত নিশ্চিম্ব হইব।"

কথাটা মৃঢ় ও পাবণ্ডের মত হইল—অর্জুনের মত নহে। একে ত, গাণ্ডীব অক্সকে দাও বলিলে কোন ব্যক্তিকে খুন করিতে হইবে, এ প্রতিজ্ঞাই মৃঢ়তার কাল। তার পর প্রাপাদ জ্যেষ্ঠাপ্রক উত্তেজনার জন্ম এরপ কথা বলিয়াছেন বলিয়া, তাঁহাকে বধ করিতে প্রবৃত্ত হওয়া অতিশয় পাষণ্ডের কাল। তবে ইহার ভিতর গুরুতর কথা আছে; তাহার বিস্তারিত মীমাংদা কৃষ্ণ কর্ত্তুক হইয়াছিল, এই জন্ম এ কথার অবতারণায় আমি বাধ্য।

্র কথাটা এই। সত্য পরম ধর্ম। যদি অর্জুন যুধিষ্ঠিরকে বধ না করেন, তবে তাঁহাকে সত্যচ্যুত হইতে হয়। অর্জুনের প্রশ্ন এই যে, সত্যরক্ষার্থ যুধিষ্ঠিরকে বধ করা তাঁহার

পাঠককে বোধ করি বলিতে হইবে না, গাঙীব অঞ্নের ধকুকের নাম। উহা দেবদন্ত, অবিনারর এবং পরাসন মধ্যে
কর্মকর।

কর্ত্ব্য কি না। অর্জুন কৃষ্ণকৈ জিজাসা করিলেন, "ভোমার মতে একণে কি কর। কর্ত্ব্য ়"

কৃষ্ণ যে উন্তর্ম দিলেন, তাহা বৃষাইবার পূর্বের, আমরা পাঠককে অনুরোধ করি হে, আপনিই ইহার উন্তর দিবার চেষ্টা করুন। বোধ করি সকল পাঠকই একমত হইয়া উন্তর দিবেন যে, এরপে সভ্যের জক্ষ মৃথিন্তিরকে বধ করা অব্বুনের কর্ম্বব্য নহে। কৃষ্ণও সেই উন্তর দিলেন। কিন্তু পাশ্চাত্য নীতিপণ্ডিত আধুনিক পাঠক যে কারণে এই উন্তর দিবেন, কৃষ্ণ সেই কারণে এ সকল উন্তর দিলেন না। তিনি প্রাচ্যনীতির বশবর্তী হইয়াই এই উন্তর দিলেন। তাহার কারণ বৃষাইতে হইবে না—বৃষাইতে হইবে না যে, প্রীকৃষ্ণ ভারতবর্ষে অবতীর্ন, ইংলণ্ডে নহে। তিনি ভারতবর্ষের নীতিতে স্পণ্ডিত, ইউরোপীয় নীতি তখন হয়ও নাই; এবং কৃষ্ণ তথাগাবলম্বী হইলে অব্জ্নও তাহার কিছুই বৃষিতেন না।

কৃষ্ণ অর্জুনকে বৃথাইবার জন্ম যে সকল তত্ত্বের অবতারণা করিলেন, এক্ষণে তাহার সুলমর্ম বলিতেছি—অন্ততঃ যে অংশ বিবাদের স্থল হইতে পারে, তাহা উদ্ধৃত করিতেছি।

তাঁহার প্রথম কথা "**অহিংসা পরম ধর্ম।**" ইহাতে প্রথম আপত্তি হইতে পারে যে, সকল স্থানে অহিংসা ধর্ম নহে। দিতীয় আপত্তি এই হইতে পারে যে, কৃষ্ণ স্বয়ং গীতাপর্কাধ্যায়ে অর্জুনকে যে উপদেশ দিয়া যুদ্ধে প্রবৃত্ত করিয়াছিলেন, এ উক্তি তাহার বিপরীত।

যিনি অহিংসাতত্ত্বর যথার্থ মর্মা না বুঝেন, তিনিই এরূপ আপত্তি করিবেন। অহিংসা পরম ধর্ম, এ কথায় এমন বুঝায় না যে, কোন অবস্থায় কোন প্রকারে প্রাণিছিংসা করিলে অধর্মা হয়। প্রাণিহিংসা ব্যক্তীত আমরা ক্ষণমাত্র জীবন ধারণ করিতে পারি না, ইহা এশিক নিয়ম। যে জল পান করি তাহার সঙ্গে সহস্র সহস্র অণুবীক্ষণদৃশ্ব জীব উদরস্থ করি; প্রতি নিশ্বাসে বহু সংখ্যক তাদৃক্ জীব নাসাপথে প্রেরিত করি, প্রতি পদার্পণে সহস্র সহস্রকে দলিত করি। একটি শাকের পাতা, বা একটি বেশুনের সঙ্গে অনেকগুলিকে রাঁধিয়া খাই। যদি বল এ সকল অজ্ঞানকৃত হিংসা, তাহাতে পাপ নাই, আমি তাহার উত্তরে বলি যে জ্ঞানকৃত প্রাণিহিংসা ব্যতীতত্ত আমাদের প্রাণরক্ষা নাই। যে বিষধর সর্প বা বৃশ্চিক, আমার গৃহে বা জামার শয্যাতলে আগ্রয় করিয়াছে, আমি তাহাকে বিনাশ না করিলে সে আমাকে বিনাশ করিবে। যে শক্র ক্ষম্প ক্ষমানে ক্তুনিশ্চর, ও উন্ধতায়ুধ, আমি ভাহাকে বিনাশ না করিলে সে আমাকে

বিনাশ করিবে। যে দক্ষ্য বৃতাত্ত হইয়া নিশীপে আমার যুহ প্রবেশপুর্বাক সবলৈ এহণ করিতেছে, যদি বিনাশ ভিন্ন তাহাকে নিবারণের উপার না থাকে, তবে ভাইাকে বিনাশ করাই আমার পক্ষে ধর্মান্ত। যে বিচারকের সন্মুখে হত্যাকারিকত হত্যা প্রামাণিত হইয়াছে, যদি ভাহার বধনত রাজনিয়োগসন্মত হয়, তবে ভিনি ভাহার বধনতা প্রচার করিতে ধর্মতঃ বাধ্য। এবং যে রাজসুক্ষের উপার বধার্তের বধের ভার আছে, কেও ভাইাকে বধ করিতে বাধ্য। সেকেন্দর বা গজনবী মহন্দদ, আভিলা বা জলেজ, তৈমুর বা নালের, বিতীয় ফ্রেডিক্ বা নপোলেরন্ পরম ও পররাষ্ট্রাপহরণ জন্ম যে অগণিত শিক্ষিত ভক্ষর লইয়া পররাজ্যপ্রবেশ করিয়াছিলেন, তাহা লক্ষ্য লক্ষ্য প্রবাজ্যপ্রবেশ করিয়াছিলেন, তাহা লক্ষ্য লক্ষ্য প্রাভ্যেতিই বর্মান্ত: বধ্য। এখানে হিংসাই ধর্ম।

পক্ষাস্থানে, যে পাখিটি আকাশে উড়িয়া যাইতেছে, ভোজন জন্মই হউক বা শেলার জন্মই ইউক ভাহার নিপাত অধর্ম। যে নাছিটি মিইবিন্দুর অছেষণে উড়িয়া বেড়াইতেছে, ক্রৌড়াশীল বালক যে তাহাকে ধরিয়া টিপিয়া মারিল, তাহা অধর্ম। যে মুগ, বা যে কুকুট তোমার আমার ক্রায় জীবনযাত্রা নির্বাহের জন্ম জগতে আসিয়াছে, উদরস্তরী যে তাহাকে বধ করিয়া খায় সে অধর্ম। আমরা বায়্প্রবাহের তলচারী জীব; মংস্থা, জলপ্রবাহের উপরিচর জীব; আমরা যে তাহাদের ধরিয়া খাই, সে অধর্ম।

তবে অহিংসা পরম ধর্ম, এ বাক্যের প্রকৃত তাৎপর্য্য এই যে, ধর্ম্ম্য প্রয়োজন ব্যতীত যে হিংসা, তাহা হইতে বিরতই পরম ধর্ম। নচেৎ হিংসাকারীর নিবারণ জক্ম হিংসা অধর্ম নহে; বরং পরম ধর্ম। এই কথা স্পষ্টীকৃত করিবার জক্ম প্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে বলাকের ইতিহাস শুনাইলেন। তাহার স্থুল তাৎপর্য্য এই যে, বলাক নামে ঘ্যাধ, প্রাণিগণের বিশেষবিনাশহেতু এক শাপদকে বিনাশ করিয়াছিল, করিবামাত্র তাহার উপর "আকাশ হইতে পুস্পর্ষ্টি নিপতিত হইতে লাগিল, অপ্সরোদিগের অতি মনোরম গীত বাভ আরম্ভ হইল, এবং সেই ব্যাধকে স্বর্গে সমানীত করিবার নিমিত্ত বিমান সমুপস্থিত হইল।" ব্যাধের পুণ্য এই যে, সে হিংসাকারীর হিংসা করিয়াছিল।

অহিংসা পরম ধর্ম, এই অর্থে বৃঝিতে হইবে। তবে, ধর্ম্ম্য প্রয়োজন ভিন্ন হিংসা করিবে না, এ কথায় একটা ভারি গোলযোগ হয়, এবং জনতে চিরকাল হইয়া আদিতেছে। ধর্ম্ম্য প্রয়োজন কি ? ধর্ম্ম কি ? Inquisition কর্তৃক মনুষ্যবধে ধর্ম্ম্য প্রয়োজন আছে বলিয়া কোটি কোটি মনুষ্য যমপুরে প্রেরিভ হইয়াছিল। ধর্ম্মার্থই St. Bartholomew হত্যাকাশু। ধর্ম্মাচরণ বিবেচনাতেই ক্রেদেওয়ালাদিগের দারা পৃথিবী নরশোণিতপ্রবাহে

প্ৰিল হইয়াছিল। বৰ্ষবিভাষের অভ ব্যক্ষানেরা সক্ষ লক সমূত্ৰহত্য করিয়াছিল। বোৰ হয়, ধৰ্মপ্ৰয়োলন প্ৰাক্ত আভিতে পড়িয়া সমূত্ৰ যত মহুত্ত নই করিয়াছে, তত মহুত্ত আৰু কোন কারণেই নই হয় নাই।

আর্লেরও এখন লেই আছি উপস্থিত। তিনি মনে করিয়াছেন যে, সভ্যরক্ষাধর্মার্থ ব্যক্তিয়কে বধ করা কর্মবার অভএব কেবল অহিংসা পরম ধর্ম, এ কথা বলিলে ভাছার আছির সুরীকরণ হয় না। এই জন্ত কৃষ্ণের হিতীয় কথা।

দে বিভীয় কথা এই যে, বরং মিগাবাক্যও প্রেরোগ করা ঘাইতে পারে, কিছ কথনই প্রাণিহিংসা করা কর্তব্য নতে। 
ইহার ছুল ভাংপর্য এই যে অহিংসা ও সভা, এই ছইরের মধ্যে অহিংসা আছি ধর্ম। ইহার অর্থ এই :—নানাবিধ পুণ্য কর্মকে ধর্ম বিলয়া গণনা করা বায়; যথা—দান, তপ, দেবভক্তি, সভ্য, পৌচ, অহিংসা ইত্যাদি। ইহার মধ্যে সকলগুলি সমান নহে; ইতর বিশেব হওয়াই সম্ভব। পৌচের মাহাম্যা, বা দানের মাহাম্যা কি সভ্যের সক্ষে বা অহিংসার সক্ষে এক ? যদি ভাহা না হয়, যদি ভারতম্য থাকে, ভবে সর্ক্রেন্ডের্ছ কে ? কৃষ্ণ বলেন, অহিংসা। সভ্যের স্থান ভাহার নীচে।

আমর। পাশ্চাভ্যের শিশ্ব। অনেক পাঠক এই কথায় শিহরিয়া উঠিবেন। পাশ্চাভ্যেরা নাকি বলিয়া থাকেন, কোনও অবস্থাতেই মিথ্যা বলা যাইতে পারে না। তা না হয় হইল; দে কথা এখন উঠিতেছে না। এমন কেইই বলিবেন না যে, পাশ্চাভ্যাদিবের মতে এক জন মিথ্যাবাদী এক জন হত্যাকারীর অপেক্ষা গুরুতর পাপী, অথবা মিথ্যাবাদী ও হত্যাকারী তুল্য পাপী। তাঁহারা যে তাহা বলেন না, সমস্ত ইউরোপীয় দশুবিধিশাল্ল তাহার প্রমাণ। যদি তাই হইল, তবে এখন কৃষ্ণের সঙ্গে পাশ্চাভ্যের শিশ্বগণের মতভেদের এখানে কোন লক্ষণ দেখা যায় না। এখানে কেবল পাপের তারতম্যের কথা হইতেছে। কোন অধর্মই কোন সময়ে করিতে নাই। নরহত্যাও করিতে নাই, মিথ্যা কথাও বলিতে নাই। কৃষ্ণের কথার ফণ এই যে যদি এমন অবস্থা কাহারও ঘটে যে, হয় তাহাকে মিথ্যা কথা বলিতে হইবে, নয় নরহত্যা করিতে হইবে, তবে সে

\* যে বচনের উপর নির্ভর করিয়া কৃষ্ণক্ষিত এই ধর্মাড্য সংস্থাপিত হইতেছে, তাহার মূল সংস্কৃত উদ্ভ করা কর্ম্বর।

व्यानिनामरम्खाठ मर्सकामामाराजा मम ।

অনৃতাং বা বদেবাচং ন তু হিংস্তাৎ কৰ্কন ।

পাঠক দেখিবেন, অহিংসা প্রমধর্ম, এটা কৃষ্ণাকোর ঠিক অনুযান নহে। ঠিক অনুযান "আমার মতে প্রাণিগণের অহিংসা দর্মক হৈতে প্রেচ।" অর্থগত বিশেষ প্রজেদ নাই বলিয়া "অহিংসা পর্মধর্ম" ইতিপরিচিত বাকাই ব্যবহার ক্রিয়াছি।

বিদ্ধানিক কৰা কৰিবে, কৰালৈ সমহত্যা কৰিবে না। যদি একাপ খৰ্মাৰা নীতিত কৈছ আইক যে, বলৈন যে, ৰঙ্গং নমহত্যা কৰিবে তথালি মিখ্যা কথা বলিবে না, তবে আমানের উত্তর এই যে, তাঁহার ধর্ম তাঁহাতেই থাক, এ নারকী ধর্ম যেন ভারতবর্ধে বিরল্পনালার হর। ক্লেক্ত্র এই মত । যদি অর্জুন ইহার অন্তবর্তী হইবেন, তবে আত্বধ লাল ইইডে ভাঁহাকে বিনত করিবার পক্লে ইহাই যথেষ্ট। কিন্তু অর্জুন বলিতে পারেন, "এ ভ নাল ভোমার মত । কিন্তু লৌকিক ও প্রচলিত ধর্মা কি ? ভোমার মতই যথার্থ হইতে পারে, কিন্তু ইহা যদি প্রচলিত ধর্মাছুমোদিত না হয়, তবে আমি জনসমাজে পভাচ্যুত লালাত্বা বলিয়া কলব্বিত হইব।" এজন্ম কৃষ্ণ আলনার মত প্রকাশ করিয়া প্রচলিত ধর্ম যাহা, ভাহা বুঝাইডেছেন । ভিনি বলিলেন, "হে ধনগ্রহ। কুঞ্লপিভামহ ভীম্ম, ধর্মারাল্ক যুথিনির, বিহুর ও যশান্ধিনী কৃত্বী যে ধর্মারহন্ম কহিয়াছেন, আমি যথার্থক্রপে তাহাই কীর্তন করিতেছি, প্রবণ কর। এই বলিয়া বলিলেন,

"সাধু ব্যক্তিই সত্য কথা কহিয়া থাকেন, সত্য অপেক্ষা আর কিছুই খ্রেষ্ঠ নাই।\*
সভ্যতম্ব অতি হজের্য। সভ্যবাক্য প্রয়োগ করাই অবশ্য কর্ত্ব্য।

এই গেল স্থলনীতি। তার পর বর্জিত তত্ত্ব বলিতেছেন,

"কিন্ধ যে ছানে মিথ্যা সভাষরপ, ও সভা মিথ্যাম্বরণ হয়, সে ছলে মিথ্যাবাকা প্রয়োগ করা লোবাবহ

কিন্তু কখন কি এমন হয় ? এ কথাটা আবার উঠিবে, সেই সময়ে আমরা ইহার ষ্থাসাধ্য বিচার করিব। তার পর কৃষ্ণ বলিতেছেন,

"বিবাহ, রতিক্রীড়া, প্রাণবিয়োগ ও দর্বস্থাপহরণ কালে এবুং ব্রাহ্মণের নিমিত্ত মিধ্যা প্রয়োগ করিলেও পাতক হয় না।"

এখানে ঘোর বিবাদের স্থল, কিন্তু বিবাদ এখন থাক। কালীপ্রসন্ন সিংহের অন্থবাদে উল্লিখিতরূপ আছে। উহা একটি শ্লোকের মাত্র অন্থবাদ, কিন্তু মূলে ঐ বিষয়ে তুইটি শ্লোক আছে। তুইটিই উদ্ধৃত করিতেছি;

- প্রাণাতায়ে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
   সর্কবন্তাপহারে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং॥
- বিবাহকালে বভিদক্ষয়োগে প্রাণাত্যয়ে দর্মধনাপহারে।
   বিপ্রশু চার্থে ফ্রুডং বনেত পঞ্চারতান্তাত্রবপাতকানি ॥

<sup>\* &</sup>quot;ন সভাবিদ্যতে পরম।" ইতিপূর্বে কৃষ্ণ বলিরাছেন, "প্রাণিনামবধন্তাত সর্বজ্যারায়তো ময।" এই ছুইট ক্বা প্রশারবিবোধী। ভাছার কারণ একটি কৃষ্ণের মত, আর একটি জীমাধিক্ষিত প্রচলিত ধর্মনীতি।

करे एके हिलाएका अकरे वार्व (रक्षण आवार क्रांकिएक वाकरण कथा माहे अहे वारका। अवन गाउँदका परन अरे आच जागनिहे क्रेक्ट इहेरा, अकरे वार्वराहक ह्वेडि क्रांटका ब्राह्माचन कि ?

ইহার উত্তর এই যে, এই ছইটিই অক্টর হইতে উক্ত—Quotation—কৃষ্ণের নিলোজি নহে। সংস্কৃতপ্রত্থে এমন স্থানে স্থানে দেখা যায় যে অক্টর হইতে বচন গুড় হয়, কিন্ত স্পাই করিয়া বলা হয় না যে, এই বচন প্রস্থান্তরের। এই মহাভারতীয় গীতা-পর্ব্বাধ্যায়েই ভাহার উদাহরণ প্রস্থান্তরে দিয়াছি।

আমি আন্দাজের উপর নির্ভর করিয়া বলিতেছি না, এ বচন তুইটি অফ্সত্র হইছে গত। ছিতীয় লোকটি, যথা—"বিবাহকালে রতিসম্প্রয়োগে" ইত্যাদি—ইহা বলিষ্ঠের বচন। গোঠক বলিষ্ঠের ১৬ অধ্যায়ে, ৩৫ লোকে তাহা দেখিবেন; ইহা মহাভারতের আদিপর্কের, ৩৪১২ প্লোকে, যেখানে কৃষ্ণের সঙ্গে কোন সম্বন্ধ নাই, সেথানেও কিঞ্চিৎ পরিবর্ত্তিত হইয়া উদ্ধৃত হইয়াছে, যথা—

ন নর্মযুক্তং বচনং হিনন্তি ন স্থীযু রাজন্ন বিবাহকালে। প্রাণাত্যয়ে সর্বধনাপহারে পঞ্চানুভান্তাহুরপাতকানি।

চারিটি ভিন্ন পাঁচটির কথা এখানে নাই, তথাপি বশিষ্ঠের সেই "পঞ্চানৃতাছাছর-পাতকানি" আছে। প্রচলিত বচন সকল মুখে মুখে এইরূপ বিকৃত হইয়া যায়।

প্রথম ল্লোকটির পূর্ব্বগামী ল্লোকের সহিত লিখিতেছি;

- ( क ) ভবেৎ সভ্যমবক্তব্যং বক্তব্যমনুতং ভবেং।
- ( খ ) যত্রানৃতং ভবেৎ সত্যং সত্যঞ্চাপানৃতং ভবেং ॥
- ( গ ) প্রাণাত্যয়ে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
- ( ঘ ) সর্ববস্থাপহারে চ বক্তবামনুতং ভবেং॥

এক্ষণে মহাভারতের সভাপর্ব্ব হইতে একটি (১৩৮৪৪) শ্লোক উদ্ধৃত করিভেছি— কুষ্টের সহিত সেখানে কোন সম্বন্ধ নাই।

- ( চ ) প্রাণান্তিকে বিবাহে চ বক্তব্যমনৃতং ভবেং।
- (ছ) অনতেন ভবেৎ সত্যং সভোটনবানুতং ভবেৎ।

পাঠক দেখিবেন, (গ)ও (চ) আর (খ) (ছ) একই। শব্দগুলিও প্রায় একই। অতএব ইহাও প্রচলিত পুরাতন বচন।

ইহা কৃষ্ণের মত নহে, নিজের অলুমোদিত নীতি বলিয়াও তাহা বলিতেছেন না; ভীমাদির কাছে যাহা শুনিয়াছেন, তাহাই বলিতেছেন; নিজের অলুমোদিত হউক বা না হউক, কেন ডিনি ইহা অর্জুনকে শুনাইতে বাধ্য, তাহা বলিয়াছি। স্তরাংকুকচরিত্রে এ নীতির বাধার্থ্যাথার্থ্য বিচারে কোন প্রয়োজন হইতেছে না।

কিন্ত আসল কথা বাকি আছে। আসল কথা, কৃষ্ণের নিজের মতও এই বে, অবস্থা-বিশেষে সত্য মিখ্যা হয় এবং মিখ্যা সত্য হয়; এবং সে সকল স্থানে মিধ্যাই প্রযোক্তব্য। এ কথা তিনি পরে বলিতেছেন।

প্রথমে বিচার্য্য, কখনও কি মিধ্যা সত্য হয়, এবং সত্য মিধ্যা হয় ? ইহার সুষ্ঠা উত্তর এই যে যাহা ধর্মাসুমোদিত তাহাই সত্য, আর যাহা অধর্মের অনুমোদিত তাহাই মিধ্যা। ধর্মাসুমোদিত মিধ্যা নাই; এবং অধর্মানুমোদিত সত্য নাই। তবে সত্যাসত্য মীমাংসা ধর্মাধর্ম মীমাংসার উপর নির্ভর করিতেছে। অভএব ঞ্জীকৃষ্ণ প্রথমে ধর্মাতন্ত নির্ভর করিতেছেন। কথাগুলাতে গীতার উদারনীতির গন্তীর শব্দ শুনিতে পাওয়া যায়। বলিতেছেন,

, "ধর্ম ও অধর্ম তথা নির্ণয়ের বিশেষ লক্ষণ নির্দিষ্ট আছে। কোন কোন ছলে অফুমান হারাও নিতাস্ক ভূর্বোধ ধর্মের নির্ণয় করিতে হয়।"

ইহার অপেক্ষা উদার ইউরোপেও কিছু নাই। তার পর,

"অনেকে শ্রুতিরে ধর্মের প্রমাণ বলিয়া নির্দেশ করেন। তাহাতে আমি দোষারোপ করি না; কিছ শ্রুতিতে সমন্ত ধর্মতত্ব নির্দিষ্ট নাই; এইজগ্র অনেক স্থলে অনুমান ঘারা ধর্ম নির্দিষ্ট করিতে হয়।"

এই কথাটা লইয়া আজিও সভ্যক্ষগতে বড় গোলমাল। যাঁহারা বলেন যে যাহা দৈবাজি, বেদই হউক, বাইবেলই হউক, কোরাণই হউক,—তাহাতে যাহা আছে, তাহাই ধর্ম—তাহার বাহিরে ধর্ম কিছুই নাই—তাঁহারা আজিও বড় বলবান্। তাঁহাদের মতে ধর্ম দৈবোজিনির্দিষ্ট, অমুমানের বিষয় নহে। এ কথা মুমুম্বাজির উন্নতির পথে বড় হুমুরীয়া কন্টক। আমাদের দেশের কথা দুম্বে থাকুক, ইউরোপেও আজিও এই মত উন্নতির পথ রোধ করিতেছে। আমাদের দেশের অবনতির ইহা একটি প্রধান কারণ। আজিও ভারতবর্ষের ধর্মজ্ঞান বেদ ও মুম্বাজ্ঞবন্ধ্যাদি শ্বতির দ্বারা নিরুদ্ধ;—অমুমানের পথ নিষিদ্ধ। অতি দুরদর্শী মন্থুয়াদর্শ শ্রীকৃষ্ণ লোকোন্নতির এই বিষম ব্যাঘাত দেই অতি প্রোচীনকালেও দেখিয়াছিলেন। এখন হিন্দু সমাজের ধর্মজ্ঞান দেখিয়া বিষয়মনে দেই শ্রীকৃষ্ণেরই শরণ লইতে ইচ্ছা করে।

কিন্তু অনুমানের একটা মূল চাহি। যেমন অগ্নি ভিন্ন ধ্মোৎপত্তি হয় না, এই মূলের উপর অনুমান করি যে, সম্মুখন্থ ধূমবান পর্বত বহ্নিমান্ও বটে, তেমনি এমন একটা লক্ষণ চাহি বে, ডাহা দেখিলেই বৃক্তিত পারিব বে, এই কর্মটা ধর্ম বটে। জীকুক ভাহার লক্ষ্ণ নির্দিষ্ট করিতেছেন।

শ্বৰ্দ্ধ প্ৰাণিগণকে ধাৰণ কৰে বলিয়া ধৰ্মনামে নিৰ্দিষ্ট হইয়াছে। অভএব যক্ষারা প্রাণিগণের রক্ষা হয়, ভাছাই ধর্ম।"

এই হইল কৃষ্ণকৃত ধর্মের লক্ষণনির্দেশ। কথাটায়, এখনকার Herbert Spencer, Bentham, Mill ইতি সম্প্রদায়ের শিশ্বগণ কোন প্রকার অমত করিবেন না জানি। কিন্তু আনেকে বলিবেন, এ যে ঘোরতর হিতবাদ—বড় Utilitarian রকমের ধর্ম। কড় Utilitarian রকম বটে, কিন্তু আমি প্রস্থান্তরে বুঝাইয়াছি যে ধর্ম্মতন্ত হিতবাদ হইজে বিযুক্ত করা যায় না;—জগণীধরের সার্কভৌতিকছ এবং সর্কময়তা হইতেই ইহাকে অনুমিত করিতে হয়। সঙ্কীর্ণ খুইধর্মের সঙ্গে হিতবাদের বিরোধ হইতে পারে, কিন্তু যে হিন্দুধর্মে, বলে যে, ঈশ্বর সর্কভ্তে আছেন, হিতবাদ সে ধর্মের প্রকৃত অংশ। এই কৃষ্ণবাকাই যথার্থ ধর্মালকণ।

পুর্বে বুঝাইয়াছি, যাহা ধর্মায়ুমোদিত তাহাই সত্য; যাহা ধর্মায়ুমোদিত নহে, তাহাই মিথ্যা। অতএব যাহা সর্বলোকহিতকর, তাহাই সত্য, যাহা লোকের অহিতকর, তাহাই মিথ্যা। এই অর্থে, যাহা লৌকিক সত্য, তাহা ধর্মতঃ মিথ্যা হইতে পারে; এবং যাহা লৌকিক মিথ্যা, তাহা ধর্মতঃ সত্য হইতে পারে। এইরূপ স্থলে মিথ্যাও সত্যক্ষপ এবং সত্যও মিথ্যাম্বরূপ হয়।

উদাহরণস্বরূপ কৃষ্ণ বলিতেছেন, "যদি কেহ কাহারে বিনাশ করিবার মানদে কাহারও নিকট তাহার অমুসন্ধান করে, তাহা হইলে জিন্তাসিত ব্যক্তির মৌনাবলম্বন করাই উচিত। যদি একান্তই কথা কহিতে হয়, তবে সে স্থলে মিথ্যা বাক্য প্রয়োগ করাই কর্তব্য। এরূপ স্থলে মিথ্যা সত্যস্বরূপ হয়।

এই প্রস্তাব উত্থাপিত করিবার পূর্ব্বেই, কৃষ্ণ, কৌশিকের উপাধ্যান অর্চ্চ্ছনকে শুনাইয়া ভূমিকা করিয়াছিলেন। সে উপাধ্যান এই,

"কৌশিক নামে এক বহুক্রত তপলিক্রের রাহ্মণ গ্রামের অনতিদ্রে নদীগণের সক্ষমস্থানে বাস করিতেন। ঐ রাহ্মণ সর্বাদ্য প্রয়োগরূপ রত অবলছন পূর্বক তৎকালে সত্যবাদী বিদায় বিশ্যাত ইইয়াছিলেন। একদা কতকগুলি লোক দহ্যভয়ে ভীত ইইয়া বনমধ্যে প্রবেশ করিলে, দহ্যরাও ক্রোধভরে বহুসহকারে সেই বনে তাহাদিগকে অধ্বেষণ করতঃ সেই সভ্যবাদী কৌশিকের সমীপে সমুপ্ছিত ইইয়া কহিল, হে ভগবন্! কতকগুলি ব্যক্তি এই দিকে আগমন করিয়াছিল, তাহারা কোন পথে গমন করিয়াছে, ৰধি আগনি তাহা অবগত থাকেন তাহা হইলে সত্য কৰিয়া বনুন। কৌশিক দ্যাগণকৰ্ত্ব এইলগ জিলাসিত হইলা সত্যশালনাৰ্থে তাহালিগৰে কহিলেন,কতকগুলি লোক এই বৃক্ষ, লতা ও বৃক্ষপরিষেত্রিত আটবীযথ্য গমন করিয়াছে। তথন সেই জুবক্ষা দ্যাগণ তাহাদের অহুসন্ধান পাইয়া তাহালিগকে আজমণ ও বিনাশ করিল। স্ক্রধ্যান্তিজ্ঞ সত্যবাদী কৌশিকও সেই সত্যবাক্যন্ত্রনিত পাশে নিপ্ত হইলা খোর নম্বকে নিপতিত হইলো।"

এ স্থান ইহা অভিপ্রেড যে, কৌশিক অবগত হইয়াছিলেন যে, ইহারা দম্ম : পলায়িত ব্যক্তিগণের অনিষ্ট ইতাদের উদ্দেশ্য-নতিলে তাঁতার কোন পাপই নাই। যদি তাহা অবগত ছিলেন, তবে তিনি কৃষ্ণের মতে সত্যকথনের ছারা পাপাচরণ করিয়াছিলেন। এ বিষয়ে প্রাচ্যে ও প্রতীচো ঘোরতর মতভেদ। আমাদের প্রতীচা শিক্ষকদিগের নিকট শিখিয়াছি যে, সভা নিভা, কখন মিখ্যা হয় না, এবং কোন সময়ে মিখ্যা প্রযোজবা নহে। স্বতরাং ক্রফের মত শিক্ষিত সম্প্রদায়ের নিকট নিন্দিতই হইতে পারে। যাহারা ইহার নিন্দা করিবেন ( আমি ইহার সমর্থনও করিতেছি না ) তাঁহাদিগকে জিজ্ঞাসা করি, কৌশিকের এ অবস্থায় কি করা উচিত ছিল গ সহজ উত্তর, মৌনাবলম্বন করা উচিত ছিল। সে কথা ত কৃষ্ণ নিজেই বলিয়াছেন—সে বিষয়ে মতভেদ নাই। যদি দম্মুরা सोनी थाकिएक ना (मय ? शीएनामित बाता छेखत खरून करत ? (कर कर विनएक शासन যে, পীড়ন ও মৃত্যু স্বীকার করিয়াও কৌশিকের মৌনরক্ষা করা উচিত ছিল। তাহাতেও আমরা সম্পূর্ণ অমুমোদন করি। তবে জিজ্ঞান্ত এই, ঈদুশ ধর্ম পৃথিবীতে সাধারণত: চলিবার সম্ভাবনা আছে কি না ? ইছাতে সাংখ্যপ্রবচনকারের একটি সূত্র আমাদের মনে পড়িল। মহর্ষি কপিল বলিয়াছেন, "নাশক্যোপদেশবিধিক্লপদিষ্টেইপ্যকুপদেশঃ।"\* এরপ ধর্মপ্রচার চেষ্টা নিক্ষল বলিয়া বোধ হয়। যদি সফল হয়, মানবজাতির পরম সৌভাগা ৷

কথাটা এখানে ঠিক ভাহা নয়। কথাটা এই যে, যদি একাস্তই কথা কহিছে হয় অবশ্রুং কুজিভবো বা শক্ষেরন বাপাকুজভঃ।

ভাহা হইলে কি করিবে ? সভ্য বলিয়া জ্ঞানতঃ নরহত্যার সহায়তা করিবে ? যিনি এইরূপ ধর্মতন্ত্ বুঝেন, ভাঁচার ধর্মবাদ যথার্থ ই হউক, অযথার্থ ই হউক, নিতান্ত নুশংস বটে। প্রতিবাদকারী বলিতে পারেন যে, কুঞোক্ত এই নীতির একটি ফল এমন হয় যে হত্যাকারীর জীবনরকার্থ মিধ্যা শপথ করাও ধর্ম। যিনি এরূপ আপত্তি করিবেন, তিনি

<sup>·</sup> वाषय जनाति, » पूर्व ।

এই সভ্যতম্ব কিছুই বুৰেন নাই। হভ্যাকারীর দও মহন্তজীবন রক্ষার্থ নিভাপ্ত প্রয়োজনীয়, নহিলে যে যাহাকে পাইবে, মারিয়া ফেলিবে। অতএব হভ্যাকারীর দওই ধর্ম ; এবং ভাহার রক্ষার্থ যে মিথ্যা বলে, সে অধ্য করে।

কৃষ্ণোক্ত এই সভ্যত্ত্ব নির্দোষ এবং মহুয়ুসাধারণের অবলম্বনীয় কি না, ভাছা আমি একণে বলিতে প্রস্তুত্ত নহি। তবে কৃষ্ণচরিত্র বুঝাইবার জন্ম উহা পরিকৃট করিছে আমি বাধ্য। কিন্তু ইহাও বলিতে আমি বাধ্য যে, পাশ্চাভ্যেরা যে কারণে বলেন যে সভ্য সকল সময়েই সভ্য, কোন অবস্থাতেই পরিহার্য্য নহে, ভাহার মূলে একটা গুক্তর কথা আছে। কথাটা এই যে, ইহাই যদি ধর্ম—সভ্য যেথানে মহুয়োর হিতকারী সেইখানেই ধর্ম, আর যেখানে মহুয়ের হিতকারী নয় সেখানে অধর্ম, ইহাই যদি ধর্ম হয়, তাহা হইলে মহুয়াজীবন এবং মহুয়ুসমাজ অভিশয় বিশৃষ্থল হইয়া পড়ে,—যে, লোকহিত ভোমার উদ্দেশ্য, ভাহা ভূবিয়া যায়। অবস্থাবিশেষ উপস্থিত হইলে, সভ্য অবলম্বনীয়, বা মিখ্যা অবলম্বনীয়, এ কথার মীমাংসা কে করিবে ? যে সে মীমাংসা করিবে। যে সে মীমাংসা করিতে বসিলে, মীমাংসা কখন ধর্মামুমোলিত হইতে পারে না। শিক্ষা, জ্ঞান, বৃদ্ধি, অনেকেরই অভি সামাশ্য; কাহারও সম্পূর্ণ নহে। বিচারশক্তি অধিকাংশেরই আদৌ অল্ল, ভার উপর ইল্রিয়ের বেগ, স্বেহ মমভার বেগ, ভয়, লোভ, মোহ, ইত্যাদির প্রকোপ। সভ্য নিভ্যপালনীয়, এরূপ ধর্মব্যবস্থা না থাকিলে, মহুয়ুজাভি সভ্যশৃশ্য হইবারই সম্ভাবনা।

প্রাচীন হিন্দু ঋষিরা যে তাহা বুঝিতেন না এমত নছে। বুঝিয়াই তাঁহারা বিশেষ করিয়া বিধান করিয়া দিয়াছেন, কোন্ কোন্ সময়ে মিখ্যা বলা যাইতে পারে। প্রাণাত্যয়ে ইত্যাদি সেই বিধি আমরা উদ্ধৃত করিয়াছি। মন্থু, গৌতম, প্রভৃতি ঋষিদিগেরও মতও সেই প্রকার। তাঁহারা যে কয়টি বিশেষ বিধি বলিয়াছেন, তাহা ধর্মান্থমত কি না, তাহার বিচারে আমার প্রয়োজন নহে। কৃষ্ণকণিত সত্যতন্ত্ব পরিক্ষৃট করাই আমার উদ্দেশ্য। কৃষ্ণও আধুনিক ইউরোপীয়দিগের হ্যায় বৃঝিয়াছিলেন যে, বিশেষ বিধি ব্যতীত, এই সাধারণ বিধি কার্য্যে পরিণত করা, সাধারণ লোকের পদ্দে অভি ছ্রেছ। কিন্তু তাঁহার বিবেচনায় প্রাণাত্যয়ে প্রভৃতি কয়েকটি বিশেষ অবস্থা নির্দেশ করিলেই লোককে ধর্মান্থমত সত্যাচরণ ব্রান যায় না। তিনি তৎপরিবর্ত্তে কি জন্ম, এবং কিরুপ অবস্থায় সাধারণ বিধি উল্লেজ্যন করা উচিত তাহাই বলিতেছেন। আমরা তাহা প্রতীকৃত করিতেছি।

দান, তপ, শৌচ, আর্জব, সত্য প্রভৃতি অনেকগুলি কার্য্যকে ধর্ম বলা যায়। ইহার সকলগুলিই সাধারণতঃ ধর্ম, আবার সকলগুলিই অবস্থাবিশেষে অধর্ম। অমুপর্ক প্রয়োগ বা ব্যবহারই অধর্ম। দান সম্বন্ধে উদাহরণ প্রয়োগ পূর্বক বলিতেছেন, "সমর্থ হইলেও চৌরাদিকে ধন দান করা কদাপি কর্ত্তব্য নহে। পাপাত্মদিগকে ধন দান করিলে অধর্মাচরণ নিবন্ধন দাতারও নিতান্ত নিপীড়িত হইতে হয়।" সত্য সম্বন্ধেও সেইরূপ। আক্রিফ তাহার যে হইটি উদাহরণ দিয়াছেন তাহার একটি উপরে উদ্ধৃত করিয়াছি, আর

"ৰে ছলে মিখ্যা শপথ ৰাবাও চৌবসংসৰ্গ হইতে মুক্তি লাভ হয়, সে ছলে মিখ্যা বাহ্য প্ৰয়োগ কৰাই শ্ৰেম:। সে মিখ্যা নিশ্চমই সভ্য স্বন্ধপ হয়।"

ইছা ভিন্ন প্ৰচলিত ধৰ্মশাল হইতে প্ৰাণাত্যয়ে বিবাহে ইত্যাদি কথা পুনকক ছাইয়াছে।

क्ष्मक्षिक मकाक्ष अहेन्नल। हेशत कून जारुमी अहेन्नल त्या लिन त्य,

- 🚉 🗦 । याहा धर्माप्रसामिक काराई मका, याहा धर्मितिक्रक कारा व्यमका।
- বাহাতে লোকের হিত, তাহাই ধর্ম।
- ্ৰাত ৩়াঃ অভএব যাহাতে লোকের হিত তাহাই সত্য। যাহা তৰিক্লম্ব তাহা অসত্য।
- ্র । এইরূপ সভ্য সর্বদা সর্বস্থানে প্রযোক্তব্য।

কৃষ্ণভূক্ত বলিতে পারেন যে, ইহার অপেক্ষা উৎকৃষ্ট সত্যতম্ব কোথাও কথিত হইয়াছে, এমন যদি দেখাইতে পার, তবে স্থামরা কৃষ্ণের মত পরিত্যাগ করিতে প্রস্তুত আছি। যদি তাহা না পার, তবে ইহাই আদর্শমনুয়োচিত বাক্য বলিয়া স্বীকার কর।

উপসংহারে আমার ইহাও বক্তব্য যে, "যদ্বারা লোকরক্ষা বা লোকহিত সাধিত হয়, তাহাই ধর্ম, আমরা যদি ভক্তি সহকারে এই ক্ষেণাক্তি হিন্দুধর্মের মূলস্বরূপ প্রহণ করিতে পারি, তাহা হইলে হিন্দুধর্মের ও হিন্দুজাতির উন্নতির আর বিলম্ব থাকে না। তাহা হইলে, যে উপধর্মের জন্মরাশি মধ্যে, পবিত্র এবং জগতে অতুল্য হিন্দুধর্ম প্রোধিত হইয়া আছে, তাহা অনক্ষকালে কোথায় উড়িয়া যায়। তাহা হইলে শাস্ত্রের দোহাই দিয়া কুক্রিয়া, অনর্থক সামর্থাব্যয়, ও নিক্ষল কালাতিপাত, দেশ হইতে দ্রীভূত হইয়া সংকর্ম ও সদম্ভানে হিন্দুসমাজ প্রভাষিত হইয়া উঠে। তাহা হইলে ভণ্ডামি, জাতি মারামারি, পরস্পরের বিষেষ ও অনিষ্টতেষ্টা আর থাকে না। আমরা মহতী কৃষ্ণক্থিতা নীতি পরিত্যাগ করিয়া, শূলপাণি ও রম্মুনন্দনের পদানত—লোকহিত পরিত্যাগ করিয়া তিথিতত্ব মলমাসতত্ব প্রভৃতি

আটাইশ তত্ত্বের কচকচিতে মন্ত্রম্ম। আমাদের জাতীয় উন্নতি হইবে ত কোন্ জাতি অধংপাতে যাইবে ? যদি এখনও আমাদের ভাগ্যোদয় হয়, তবে আমরা সমস্ত হিন্দু একত্রিত হইয়া, নমো ভগবতে বাস্থদেবায় বলিয়া কৃষ্ণপাদপলে প্রণাম করিয়া, তত্পদিষ্ট এই লোকহিতাত্মক ধর্ম প্রহণ করিব। \* তাহা হইলে নিশ্চিতই আমরা জাতীয় উন্নতি সাধিত করিতে পারিব।

## সপ্তম পরিচেত্র

#### **कर्**यश

অর্জুন ককের কথা ব্রিলেন, কিন্ত অর্জুন করিয়ে, প্রতিজ্ঞা রকা করিবার কর ব্যাকুল। অতএব বাহাতে ছই দিক্ রকা হয়, কুক্তকে ভাহার উপায় অবধারণ করিতে বলিলেন।

কৃষ্ণ বলিলেন, অপমান মাননীয় ব্যক্তির মৃত্যুবরপ। তুমি বৃধিষ্ঠিরকে অপমানসূচক একটা কথা বল, তাহা হইলেই, তাঁহাকে বধ করার তুল্য হইবে। অর্চ্জুন তথন
বৃধিষ্ঠিরকে অপমানস্চক বাক্যে ভং দিত করিলেন। কিন্তু কৃষ্ণকে আবার এক বিপদে
কেলিলেন। বলিলেন, আমি জ্যেষ্ঠ জাতাকে অপমানিত করিয়া গুরুতর পাপ করিয়াছি,
অতএব আত্মহত্যা করিব। এই বলিয়া আবার অসি নিজোধিত করিলেন। কৃষ্ণ
তাঁহারও মৃত্যুর সোজা ব্যবস্থা করিলেন। বলিলেন, আত্মলাঘা সক্ষনের মৃত্যুবরূপ।
কথাটা কিছু মাত্র অস্থায় নহে। অর্চ্জুন তথন অনেক আত্মলাঘা করিলেন। তথন সব
গোল মিটিয়া গেল।

কৃষ্ণ, অর্জনের সারথি, কিন্তু যেমন অর্জনের অশ্বের যন্তা, তেমনি এখন স্বয়ং অর্জনেরও নিয়ন্তা। কখনও অর্জনের আজ্ঞায় কৃতি রথ চালান, কখনও কৃষ্ণের আজ্ঞায় অর্জন চলেন। এখন কৃষ্ণ, অর্জনুনকে কর্ণবধে নিযুক্ত করিলেন।

এই কর্ণবধ মহাভারতের একটি প্রধান ঘটনা। বছকাল হইতে ইহার স্ত্রপাত হইরা আসিতেছে। কর্ণ ই অর্জুনের প্রতিযোদ্ধা। ভীমার্জ্ন নকুল সহদেব চারি জনে বৃধিষ্ঠিরের জন্ম দিখিজয় করিয়াছিলেন, কর্ণ একাই ত্র্যোধনের জন্ম দিখিজয় করিয়াছিল।

বেছামের কথা ইংলঞ্জনিল—কৃক্তের কথা ভারতবর্ব শুনিবে না ?

ভিজ্ লোপের শিশ্ব, কর্ণ লোপতক পরস্তরামের শিশ্ব। অর্জুনের যেমন গাঙীর ধর্ম ছিল, কর্ণের তদপেকা উৎকৃষ্ট বিজয় ধর্ম ছিল। অর্জুনের কৃষ্ণ সার্যাধি, মহাবীর শল্য কর্ণের সার্যাধি, উভয়ে অনেক দিব্যান্তে শিক্ষিত। উভয়েই পরস্পরের রধের জন্ম বছদিন হইতে প্রতিজ্ঞাত। অর্জুন ভীমন্দোগবধে কিছুমাত্র যত্মশীল ছিলেন না, কর্ণবধে তাঁহার দৃঢ় যত্ম। কৃষ্টী যথন কর্ণকে কর্ণের জন্মরভান্ত অবগত করিয়া, তাঁহার নিকট আর পাঁচটি পুত্রের প্রাণ ভিক্ষা চাহিলেন, তথন কর্ণ যুখিষ্ঠির ভীম নকুল সহদেবের প্রাণ ভিক্ষা মাতাকে দিয়াছিলেন, কিন্তু কিছুতেই অর্জুনের প্রাণ ভিক্ষা দিলেন না। তাঁহাকে বধ করিবেন, না হর তাঁহার হস্তে নিহত হইবেন, ইহা নিশ্চিত জানাইলেন।

সেই মহাবৃদ্ধে অন্ত অর্জ্নকে কৃষ্ণ লইয়া যাইলেন। ইহারই জন্ম কৃষ্ণ অর্জ্নকে বৃধিন্তিরের শিবিরে লইয়া আসিয়াছিলেন। ভীম অর্জ্নেক বৃধিন্তিরের সন্ধানে বাইতে বিলিয়াছিলেন বটে, কিন্তু রণ শেষ না- করিয়া অর্জ্জ্নের আসিতে ইচ্ছা ছিল না। কৃষ্ণ জিদ করিয়া তাঁহাকে লইয়া আসিয়াছিলেন। ইহাই তাঁহার অভিপ্রেত যে কর্ণ ক্রেমাগত বৃদ্ধ করিয়া পরিশ্রান্ত হউন, অর্জ্জ্ন ততক্ষণ বিশ্রাম লাভ করিয়া পুনস্তেজ্বী হউন। এক্ষণে বৃদ্ধে লইয়া যাইবার সময়ে আরও অর্জ্জ্নের তেজাবৃদ্ধি জন্ম অর্জ্জ্নের বীরদ্বের প্রশংসা করিলেন, এবং তাঁহার পূর্বকৃত অতিচ্দ্ধর্ষ কার্য্য সকল শ্বরণ করাইয়া দিলেন। ক্রেপদীর অপমান, অভিমন্থার অন্থায়বৃদ্ধে হত্যা প্রভৃতি কর্ণকৃত পাণ্ডবপীড়ন বৃত্তান্ত সকল শ্বরণ করাইয়া দিলেন। এই বক্তভার মধ্য হইতে কোন অংশ উদ্ধৃত করিবার প্রয়োজন নাই। কেবল ইহাই বক্তব্য, কৃষ্ণ বলিতেছেন, "পূর্বের বিষ্ণু যেমন দানবগণকে বিনাশ করিয়াছিলেন," "পূর্বের্ব দানবগণ বিষ্ণু কর্ত্বক নিহত হইলে" ইত্যাদি বাক্যে বৃবিত্তে পারি যে, কৃষ্ণ এখনও আপনাকে বিষ্ণুর অবতার বলিয়া পরিচয় দেন না। দেবদ্ধে কোন অধিকার প্রকাশ করেন না, ইহা প্রথম স্তরের একটি লক্ষণ। দ্বিতীয় স্করে, অন্য ভাব।

পরে কর্ণার্জ্নের যুদ্ধ আরম্ভ হইল। তাহার বর্ণনায় আমার প্রয়োজন নাই। কথিত হইয়াছে যে, কর্ণের সর্পবাণ হইতে কৃষ্ণ অর্জ্নেকে রক্ষা করিয়াছিলেন। অর্জ্নে উহার নিবারণ করিতে পারেন নাই, অতএব কৃষ্ণ পদাঘাতে অর্জ্নের রথ ভূমিতে কিঞ্চিং বসাইয়া দিলেন, অর্থগণ জামু পাতিয়া পড়িয়া গেল। অর্জ্নের মন্তক বাঁচিয়া গেল; কেবল কিরীট কাটা পড়িল। অর্জ্নে নিজে মন্তক অবনত করিলেও সেই কল হইত। কথাটা সমালোচনার যোগ্য নহে। তবে কৃষ্ণের সারখ্যের প্রশংসা মহাভারতে পুন: পুন: দেখা যায়।

যুক্তর শেষভাগে কর্ণের রথচক্র মাটিতে বসিয়া গেল। কর্ণ তাহা তুলিবার জন্তু
মাটিতে নামিলেন। যতক্ষণ রথচক্রের উদ্ধার না করেন, ততক্ষণ জন্ত অর্জুনের কাছে তিনি
ক্ষমা প্রার্থনা করিলেন। অর্জুনও ক্ষমা করিয়াছিলেন দেখা যাইতেছে, কেন না কর্ণ তাহার
পর আবার রথে উঠিয়া পূর্ববিং যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। কিন্তু কর্ণের তুর্ভাগ্য যে ক্ষমা
প্রার্থনা কালে তিনি অর্জুনকে এমন কথা বলিয়াছিলেন যে, ধর্মতঃ তিনি ঐ সময়ের জন্তু
কর্ণকে ক্ষমা করিতে বাধ্য; কৃষ্ণ অধর্মের শাস্তা। তিনি কর্ণকৈ তথন বলিলেন.

"হে স্তপুত্র। তুমি ভাগাক্রমে একণে ধর্ম শরণ করিতেছ। নীচাশয়েরা হুংখে নিমন্ন হইয়া প্রায়ই দৈবকে নিন্দা করিয়া থাকে; আপনাদিগের ছ্ছর্মের প্রতি কিছুতেই দৃষ্টিপাত করে না। দেখ, দুর্ব্যোধন, ত্বংশাসন ও শকুনি ভোমার মতাত্বসারে একবন্তা লৌপনীরে যে সভায় আনয়ন করিয়াছিল, তথন ভোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন হুট শকুনি হুবভিসন্ধি পরতন্ত্র হুইয়া তোমার অহুমোদনে অক্কীড়ায় নিতান্ত অনভিজ্ঞ রাজা যুধিষ্টিরকে পরাজয় করিয়াছিল, তখন ডোমার ধর্ম কোথায় ছিল? যখন রাজা তুর্যোধন ৈতোমার মতান্ত্রায়ী হইয়া ভীমনেনকে বিষাল ভোজন করাইয়াছিল, তখন তোমার ধর্ম কোণায় ছিল ? যখন তুমি বারণাবত নগরে জতুগৃহ মধ্যে প্রস্থু পাগুবগণকে দম্ব করিবার নিমিত অগ্নিপ্রদান করিয়াছিলে, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যথন তুমি সভামধ্যে তুঃশাসনের বশীভূতা রক্তঃশ্বলা লৌপদীরে, হে ক্ষেণ্ পাতবৰ্গণ বিনষ্ট হইয়া শাখত নৱকে গমন করিয়াছে, একণে তুমি অন্ত পতিরে বরণ কর, এই কথা বলিয়া উপহাস করিয়াছিলে এবং অনার্য ব্যক্তিরা তাঁহারে নিরপরাধে ক্লেশ প্রদান করিলে উপেক্ষা করিয়াছিলে, তথন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? বখন তুমি রাজ্যলোভে শকুনিকে আতায় পূর্বক পাওবগণকে দ্যুতক্রীড়া করিবার নিমিত্ত আহ্বান করিয়াছিলে, তখন তোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? যখন তুমি মহারথগণ সমবেত হইয়া বালক অভিমহারে পরিবেইন পূর্বক বিনাশ করিয়াছিলে, তথন ভোমার ধর্ম কোথায় ছিল ? হে কৰ্। তুমি যখন তত্তংকালে অধর্মাস্টান করিয়াছ, তখন আর এ সময় ধর্ম ধর্ম করিয়া তালুনেশ শুষ্ক করিলে কি হইবে ৃ তুমি যে এখন ধর্মপরায়ণ হইলেও জীবন সত্তে মুক্তি লাভ করিতে সমর্থ হইবে, ইহা কলাচ মনে করিও না। পূর্ব্বে নিষধ দেশাধিপতি নল বেমন পুরুর ছারা দ্যুতক্রীড়ায় পরাজিত হইয়া পুনরায় রাজ্য লাভ করিয়াছিলেন, তদ্রুপ ধর্মপরায়ণ পাণ্ডবগণ্ও ভুজবলে সোমদিগের সহিত শত্রুগণকে বিনাশ করত রাজ্যলাভ করিবেন। ধুতরাইতনয়গণ অবশুই ধর্মসংরক্ষিত পাণ্ডবগণের হস্তে নিহত হইবে।"

কৃষ্ণের কথা শুনিয়া কর্ণ লক্ষায় মস্তক অবনত করিলেন। তার পর পূর্ব্বমত যুদ্ধ করিয়া, অর্চ্ছনবাণে নিহত হইলেন।

## ष्ट्रेम शतिरम्ब

NAME OF BRIDE

### 

কর্ণ মরিলে, চ্র্য্যোধন শল্যকে সেনাপতি করিলেন। পূর্বাদিনের বুদ্ধে বুর্ণিটির ক্ষিত্র হইয়া কাপুরুষতা-কলছ সংগ্রহ করিয়াছিলেন। এ কলছ অপনীত করা নিতান্ত আবস্তক। সর্বাদলী কৃষ্ণ আজিকার প্রধান বুদ্ধে জাহাকে নিযুক্ত করিলেন। তিনিও সাহস করিয়া শল্যের সহিত যুদ্ধ করিয়া জাহাকে বধ করিলেন।

সেই দিন সমন্ত কৌরবদৈক পাশুবগণ কর্তৃক নিছত হইল। ছই জন আলাৰ, কুপ ও অস্থামা, যহ্বশীয় কৃতবর্ত্বা এবং বয়ং ছর্ব্যোধন, এই চারি জন মাত্র জীবিত রহিলেন। ছ্র্ব্যোধন পলাইয়া গিয়া বৈপায়ন হ্রদে ড্রিয়া রহিল। পাশুবগণ খুঁজিয়া সেখানে ভাঁহাকে ধরিল। কিন্তু বিনা যুক্তে ভাঁহাকে মারিল না।

যুধিষ্ঠিরের চিরকাল স্থলবৃদ্ধি, সেই স্থলবৃদ্ধির জন্মই পাশুবদিগের এত কটা। তিনি এই সময়ে সেই অপূর্ব্ব বৃদ্ধির বিকাশ করিলেন। তিনি ত্র্যোধনকে বলিলেন, "তুমি অভীষ্ট আয়ুধ গ্রহণপূর্বক আমাদের মধ্যে যে কোন বীরের সহিত সমাগত হইয়া যুদ্ধ কর। আমরা সকলে রণস্থলে অবস্থানপূর্বক যুদ্ধব্যাপার নিরীক্ষণ করিব। আমি কহিতেছি যে, তুমি আমাদের মধ্যে একজনকে বিনাশ করিতে পারিলেই সমুদায় রাজ্য তোমার হইবে।" ত্র্যোধন বলিলেন, আমি গদাযুদ্ধ করিব। কৃষ্ণ জানিতেন, গদাযুদ্ধে ভীম ব্যতীত কোন পাওবই ত্র্যোধনের সমকক নহে। ত্র্যোধন অহ্য কোন পাওবকে যুদ্ধে আহ্ত করিলে, পাওবদিগের আবার ভিক্ষাবৃদ্ধি অবলম্বন করিতে হইবে। কেই কিছু বলিলেন না, সকলেই বলদ্প্ত; যুধিষ্ঠিরকে ভর্মনার ভার কৃষ্ণই গ্রহণ করিলেন। সেই কার্য্য তিনি বিশিষ্ট প্রকারে নির্বাহ্ন করিলেন।

ত্র্যোধনও অভিশয় বলদৃপ্ত, সেই দর্পে যুধিষ্ঠিরের বুদ্ধির দোষ সংশোধন হইল। ত্র্যোধন বলিলেন, যাহার ইচ্ছা হয়, আমার সঙ্গে গদাযুদ্ধে প্রবৃত্ত হও। সকলকেই বধ করিব। তথন ভীমই গদা লইয়া যুদ্ধে অগ্রসর হইলৈন।

এখানে আবার মহাভারতের স্থর বদল। আঠার দিন যুদ্ধ হইয়াছে, ভীম ছর্য্যোধনেই সর্ব্বদাই যুদ্ধ হইয়াছে, গদাযুদ্ধও অনেকবার হইয়াছে, এবং বরাবরই ছর্য্যোধনই গদাযুদ্ধ ভীমের নিকট পরাভব প্রাপ্ত হইয়াছে। কিন্তু আজ স্থর উঠিল যে, ভীম গদাযুদ্ধ ত্ব্যাধনের তৃত্য নতে। আৰু তীৰ পরাস্ত্ত্বায়। আসত কথাটা ভীনের সেই দার্লক প্রতিজ্ঞা। সভাপর্কে যথন গৃত্ত্বীভার পর, হুর্ঘ্যোধন দৌপদীকে ভিভিন্না লইত তথন হুংশাসন একবল্পা রক্ষমণা দৌপদীকে কেশাকর্থণ করিয়া সভাসব্যে আনিয়া বিবল্পা করিতেছিলেন, তথন ভীম প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে, আরি হুংশাসনকে বধ করিয়া তাহার বৃক্ চিরিয়া রক্ত থাইব। ভীম মহাশাশানত্ত্ব্য বিকট রণহলে হুংশাসনকে নিহত করিয়া রাজসের মত ভাহার তথ্যশোধিত পান করিয়া, সক্ষকে ডাকিয়া বলিরাছিলেন, আমি অন্ত পান করিলা। ছুর্ঘ্যোধন সেই সভামব্যে "হাসিতে হাসিতে কৌলনীর প্রতি নৃষ্টিশাত করতঃ বসন উত্তোলন পূর্বক সর্বলক্ষণ সম্পার বঞ্জভূল্য গৃত ক্ষলীয়ক ও করিছেলের জার বীয় মধ্য উক্ব ভাহাকে দেখাইলেন।" তথন ভীম প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন, আমি সহাযুক্তে গলাগতে ঐ উক্ব যদি ভয় না করি, তবে আমি যেন নরকে যাই।

আদি সেই উক্ন গদাঘাতে ভালিতে হইবে। কিন্তু একটা ভাহার বিশেব প্রতিবন্ধক
—গদাবুদ্ধের নিয়ম এই যে নাভির অধঃ গদাঘাত করিতে নাই—ভাহা হইলে অস্তার কুদ্ধ
করা হয়। স্তায়বুদ্ধে ভীম তুর্য্যোধনকে মারিতে পারিলেও, প্রতিজ্ঞা রক্ষা হইবে না।

যে জ্যেষ্ঠতাতপুত্রের হৃদয়ন্ধর পান করিয়া নৃত্য করিয়াছে, সেরাক্ষসের কাছে
মাথায় গদাঘাত ও উরুতে গদাঘাতে তকাং কি ? যে বুকোদর জোণভয়ে মিথাপ্রবক্ষনার
সময়ে প্রধান উভোগী বলিয়া চিত্রিত হইয়াছেন, তিনি উরুতে গদাঘাতের জল্প অল্পের
উপদেশসাপেক হইতে পারেন না। কিন্তু সেরাপ কিছু হইল না। ভীম উরুতকের প্রভিজ্ঞা
ভূলিয়া গেলেন। বলিয়াছি দিতীয় স্তরের কবি (এখানে তাঁহারই হাত দেখা যায়)
চরিত্রের স্মঙ্গতি রক্ষণে সম্পূর্ণ অমনোযোগী। তিনি এখানে তীমের চরিত্রের কিছুমাত্র
স্মঙ্গতি রাখিলেন না; অর্জুনেরও নহে। ভীম ভূলিয়া গেলেন যে, উরুভক্ করিতে
হইবে; আর যে পরমধার্দ্মিক অর্জুন, লোণবধের সময়, তাঁহার অন্তর্জ্ক, ধর্মের আচার্যা,
সথা, এবং পরমগ্রদার পাত্র কৃষ্ণের কথাতেও মিথাা বলিতে স্বীকৃত হয়েন নাই, তিনি
এক্ষণে স্বেচ্ছাক্রেমে অক্সায়র্দ্ধে ভীমকে প্রবর্তিত করিলেন। কিন্তু কথাটা কৃষ্ণ হইতে
উৎপল্প না হইলে, কবির উদ্দেশ্য সম্বল হয় না। অত্রেব কথাটা এই প্রকারে উঠিল—

অর্জুন ভীম-ছুর্ব্যোধনের যুদ্ধ দেখিয়া কৃষ্ণকে জিজ্ঞাসা করিলেন যে, ইহাদিগের মধ্যে গদাযুদ্ধে কৈ শ্রেষ্ঠ। কৃষ্ণ বলিলেন, ভীমের বল বেশী, কিন্তু ভূর্য্যোধনের গদাযুদ্ধে যত্ন ও নৈপুণ্য অধিক। বিশেষ যাহারা প্রথমতঃ প্রাণভয়ে পলায়ন করিয়া পুনরায় সমরে শক্রগণের সম্মুখীন হয়, তাহাদিগকে জীবিতনিরপেক ও একাঞ্ডচিত্ত বলিয়া বিবেচনা করিতে

হইবে। জীবিভাশানিরপেক হইরা সাহসসহকারে বৃদ্ধ করিলে, সংগ্রামে সে বীরকে কেছই পরাভব করিভে পারে না। অভএব যদি ভীম ছর্য্যোধনকে অস্থায়বৃদ্ধে সংহার না করেন, ভবে হর্ব্যোধন জয়ী হইয়া বৃধিষ্ঠিরের কথামত পুনর্ব্যার রাজ্যলাভ করিবে।

ক্রেন এইরূপ কথা শুনিয়া অর্জুন "রীয় বামছামু আঘাত করত: ভীমকে সঙ্কেত ক্রিলেন।" তার পর ভীম হুর্যোধনের উক্তক্ত করিয়া তাহাকে নিপাতিত করিলেন।

ে বেমন জায় ঈশ্বরধ্পরিত, অভায়ও তেমনি ঈশ্বরপ্রেরিত। ইহাই এখানে বিতীয় জরের কবির উদ্দেশ্য।

যুদ্ধালে দর্শকমধ্যে, বলরাম উপস্থিত ছিলেন। ভীম ও তুর্ব্যোধন উভয়েই গদাযুদ্ধে তাঁহার শিশ্ব। কিন্তু তুর্ব্যোধনই প্রিয়তর। রেবতীবল্লভ সর্ব্বদাই তুর্ব্যোধনের পক্ষপাতী। এক্ষণে তুর্ব্যোধন, ভীম কর্তৃক অস্থায়বুদ্ধে নিপাতিত দেখিয়া, অতিশয় ক্রুদ্ধ হইয়া, লাক্ষল উঠাইয়া তিনি ভীমের প্রতি ধাবমান হইলেন। বলা বাহুল্য যে, বলরামের স্কন্ধে সর্ব্বদাই লাক্ষল, এই জন্ম তাঁহার নাম হলধর। কেন তাঁহার এ বিভূষনা যদি কেহ এ কথা জিজ্ঞাসা করেন, তবে তাহার কিছু উত্তর দিতে পারিব না। যাই হউক, কৃষ্ণ বলরামকে অমুনয় বিনয় করিয়া কোনরপে শাস্ত করিতে চেষ্টা করিলেন। বলরাম কৃষ্ণের কথায় সন্তুষ্ট হইলেন না। রাগ করিয়া সেনরপে তাগা করিয়া চলিয়া গেলেন।

ভার পর একটা বীভংগ ব্যাপার উপস্থিত হইল। ভীম, নিপাতিত মুর্য্যোধনের মাধায় পদাঘাত করিতেছিলেন। মুথিন্তির নিবারণ করিয়াছিলেন, কিন্তু ভীম তাহা শুনেন নাই। কৃষ্ণ তাহাকে এই কর্ন্য আচরণে নিযুক্ত দেখিয়া তাঁহাকে নিবারণ না করার জন্ম যুথিন্তিরকে তিরস্কার করিলেন। এদিকে, পাশুবপক্ষীয় বীরগণ মুর্য্যোধনের নিপাত জন্ম ভীমের বিস্তর প্রাশাসা ও মুর্য্যোধনের প্রতি কটুক্তি করিতে লাগিলেন। কৃষ্ণ তাহাতে বিরক্ত হইয়া বলিলেন,

"মৃতক্ম শক্রব প্রতি কটুবাকা প্রয়োগ করা কর্তব্য নহে।"

কৃষ্ণের এই সকল কথা কৃষ্ণের স্থায় আদর্শ পুরুষের উচিত। কিন্তু ইহার পর যাহা গ্রন্থমধ্যে পাই তাহা অতিশয় আশ্চর্যা ব্যাপার।

প্রথম আশ্চর্য্য ব্যাপার এই যে, কৃষ্ণ অন্তকে বলিলেন, "মৃতকল্প শত্রুর প্রতি কটুবাক্য প্রয়োগ করা কর্ত্ব্য নহে।" কিন্তু ইহা বলিয়াই নিজে হুর্য্যোধনকে কটুক্তি করিভেলাগিলেন।

ছুর্যোধনের উত্তর বিতীয় আশ্রুষ্ঠ ব্যাপার। ছুর্যোধন তথনও মরেন নাই, ভ্রোক্র ইইয়া পড়িয়াছিলেন। এক্ষণে কুঞ্চের কটুজি ভনিয়া কুঞ্চকে বলিতে লাগিলেন, "হে কংসদাভনর। ধনজা ভোষার বাক্যাছসারে বুকোরবে আমার উক ভয় করিছে গছেও করাছে ভীষদেন অধর্ম যুদ্ধে আমারে নিপাতিত করিয়াছে, ইহাতে তুমি গজ্জিত হইছেছে না। ভোমার আশার উপায় বারাই প্রতিদিন ধর্মযুদ্ধে প্রবৃত্ত সহল নরপতি নিহত হইরাছেন। তুমি শিখঞ্জীরে অপ্রসর করিয়া পিতামহকে নিপাতিত করিয়াছ। আমার আমার নামে গজ নিহত হইলে তুমি কৌশলেই আচার্যুক্তে অন্তল্প পরিভাগে করাইয়াছিলে এবং সেই অবসরে হুরাল্মা বুইছার ভোমার সমকে আচার্যুক্তে করিতে উত্তত হইলে তাহার নিবেধ কর নাই। ক কর্প অর্জুনের বিনাশার্থ বছদিন অতি বছসহকারে বে শক্তি রাখিয়াছিলেন, তুমি কৌশল ক্রমে সেই শক্তি ঘটোৎকচের উপর নিক্ষেপ করাইয়া, বার্থ করাইয়াছ। বুরাগিয়াছিলেন, তুমি কৌশল ক্রমে সেই শক্তি ঘটোৎকচের উপর নিক্ষেপ করাইয়া, বার্থ করাইয়াছ। বুরাগিয়াছিলেন, তুমি কৌশলক্রমে তাহার সর্পবাণ বার্থ করিয়াছ। এবং পরিশেবে স্তপুত্তের রথচক্র ভূগতে প্রবিষ্ট ও তিনি চক্রোছারের নিমিত্ত বাহার সর্পবাণ বার্থ করিয়াছ। এবং পরিশেবে স্তপুত্তের রথচক্র ভূগতে প্রবিষ্ট ও তিনি চক্রোছারের নিমিত্ত বাহার স্বাধাণাত্মা, নির্দ্ধর ও নির্লক্ত আর কে আছে। বিনাশ সাধনে রতকার্য্য হইয়াছ। অতএব তোমার তুল্য পাণাত্মা, নির্দ্ধর ও নির্লক্ত আর কে আছে। ক্রেণে তোমার যান তীয়া, লোণ, কর্ণ ও আমার সহিত ভারযুদ্ধ করিতে তাহা হইলে করাপি জয়লাতে সমর্থ হইতে না। তোমার অনার্য উপায় প্রভাবেই আমরা অধর্যায়গত পার্থবর্গণের সহিত নিহত হইলাম।"

এই বাক্যপরম্পরা সম্বন্ধে আমি যে কয়েকটি কুটনোট দিলাম, পাঠকের তংপ্রক্তি মনোযোগ করিতে হইবে। বাক্যগুলি সম্পূর্ণ মিথ্যা। এরপ সম্পূর্ণ মিথ্যা ভিরম্বার মহাভারতে আর কোথাও নাই। তাহাই বলিডেছিলাম যে মুর্য্যোধনের উত্তর আশ্রন্থা।

তৃতীয় আশর্যা ব্যাপার এই যে, কৃষ্ণ ইহার উত্তর করিলেন। পুর্বে দেখিয়াছি তিনি গন্তীরপ্রকৃতি ও ক্ষমাশীল, কাহারও কৃত তিরস্কারের উত্তর করেন না। সভাসধ্যে শিশুপালকৃত অসহ্য নিন্দাবাদ বিনাবাক্যব্যয়ে সৃষ্ঠ করিয়াছিলেন। বিশেব, ছুর্য্যোধন এখন মুমূর্, তাহার কথার উত্তরের কোন প্রয়োজনই নাই; তাহাকে কোন প্রকারে কটুক্তি

<sup>\*</sup> अक्रेश विद्युचना कत्रियांत्र कांत्रण महाकात्राक स्वायां आहे। स्कृत क्रुट्स मा।

<sup>🕇</sup> कुक हैशात विस्वविगर्शं धिराम मा। अहाचात्रराज स्वाचा असन कवा माहे।

<sup>#</sup>জ্ৰুকে বৰ ক্রিতে কেন নিবেৰ ক্রিবেন ?

<sup>§</sup> কৃষ্ণ ভল্লাভ কোন বছ বা কৌশন করেন নাই। মহাভারতে ইহাই আছে বে, কৌরখনবের অনুরোধানুনারেই কর্ণ
ঘটোৎকরের প্রতি পজি প্ররোধ করিলেন।

শী কৰাটা সম্পূৰ্ণ মিথা। এমন কৰা সদাভাৱতে কোৰাও নাই। সাভাকি, ভ্রিপ্রবাকে নিহত করিরাছিলেন বটে। কুক বরং ছিল্লবাহ ভ্রিপ্রবাকে নিহত করিতে নিবেধ করিলাছিলেন।

<sup>&</sup>gt; সে কৌলন, নিজগদবলে রখচক্র ভূপোধিত করা। এ উপায় অতি ভাষা, এবং সার্থির বর্ষ, রক্ষীর রক্ষা।

২ কি কৌশন : সহাভারতে এ সৰকে কুক্তুত কোন কৌশনের কথা নাই। বুক্তে পর্জ্বেন করিবাছিলেন, ইহাই স্বাহে।

করা কৃষ্ণ নিজেই নিজনীয় বিবেচনা করেন। তথাপি কৃষ্ণ হুর্য্যোধনকৃষ্ণ তিরভাবের উত্তরও করিলেন; এবং কট্ডিও করিলেন। উত্তরে হুর্য্যোধনকৃষ্ণ পাপাচার সকল বিযুক্ত করিয়া উপসংহারে বলিলেন, "বিভার অকার্য্যের অহুষ্ঠান করিয়াছ। একণে তাহার কলভোগ কর !"

উত্তরে সুর্ব্যোধন বলিলেন, "আমি অধ্যয়ন, বিধিপুর্বক মান, সসাগরা বস্থাবার আসন, বিপক্ষগণের মন্তকোপরি অবস্থান, অক্ত ভূপালের সুর্বভ দেবভোগ্য স্থাসন্তোগ, ও অত্যুৎকৃষ্ট ঐশব্য লাভ করিয়াছি, পরিশেষে ধর্মপরায়ণ ক্ষত্রিয়গণের প্রার্থনীয় সমরমুদ্য প্রাপ্ত হইয়াছি। অতএব আমার তুল্য লোভাগ্যশালী আর কে হইবে ? এক্ষণে আমি আভ্বর্গ ও বন্ধ্বান্ধবগণের সহিত অর্গে চলিলাম, তোমরা শোকাকুলিতচিত্তে মৃতক্ষ হইয়া এই পৃথিবীতে অবস্থান কর।"

এই উত্তর আশ্রহণ নহে। যে সর্বাধ্যণ করিয়া হারিয়াছে, সে যদি ছর্ষ্যোধনের মত দান্তিক হয়, তবে সে যে জয়ী শক্তকে বলিবে আমিই জিতিয়াছি, তোমরা হারিয়াছ, ইয়া আশ্রহ্য নহে। ছর্য্যোধন এইরূপ কথা হুদে থাকিয়াও বলিয়াছিল। য়ুদ্ধে মরিলে যে অর্ম লাভ হয়, সকল ক্ষত্রিরই বলিত। উত্তর আশ্রহ্য নহে, কিন্তু উত্তরের ফল সর্বাণেকা আশ্রহ্য। এই কথা বলিবা মাত্র "আকাশ হইতে স্থগন্ধি পুস্পর্তী হইতে লাগিল। সন্ধর্মগণ স্থমধূর বাদিত্রবাদন ও অক্সরা সকল রাজা ছর্য্যোধনের যশোগান করিতে আরম্ভ করিলেন। সিজ্বণ তাঁহারে সাধুবাদ প্রদানে প্রবৃত্ত হইলেন। স্থান্ধসপন্ন স্থমস্পর্শ সমীরণ মন্দ সঞ্চারিত হইতে লাগিল। দিত্মগুল ও নভোমগুল স্থান্ধিল হইল। তথন বাস্থদেবপ্রম্থ পাণ্ডবগণ সেই ছর্য্যোধনের সম্মানস্টক অন্ত্ত ব্যাপার নিরীক্ষণ করিয়া সাতিশয় লচ্ছিত হইলেন। এবং তাঁহারা ভীম জোণ কর্ণ ভ্রিপ্রবারে অধর্ম মুদ্ধে বিনাশ করিয়াছেন এই কথা প্রবণ করিয়া শোক প্রকাশ করিতে লাগিলেন।"

যিনি মহাভারতের সর্ব্ব পাপাত্মার অধম পাপাত্মা বলিয়া বণিত হইয়াছেন, তাঁহার এরপ অন্তুত সন্মান ও সাধুবাদ, আর বাঁহারা সকল ধর্মাত্মার শ্রেষ্ঠ ধর্মাত্মা বলিয়া বর্ণিত হইয়াছেন, তাঁহাদের এই অধর্মাচরণ জন্ম লজা, মহাভারতে আশ্চর্যা। সিদ্ধাণ, অব্দরোগণ, দেবগণ মিলিয়া প্রকৃতিত করিতেছেন, ছরাত্মা হুর্য্যোধন ধর্মাত্মা, আর কৃষ্ণপাশুব মহাপাপিষ্ঠ। ইহা মহাভারতে আশ্চর্যা, কেন না ইহা সমস্ত মহাভারতের বিরোধী। সিদ্ধাণাদি দুরে থাক, কোন মহাত্ম হারা এরপ সাধুবাদ মহাভারতে আশ্চর্যা বলিয়া বিবেচ্য, কেন না মহাভারতের উদ্দেশ্মই ছ্র্যাোধনের অধর্ম ও কৃষ্ণ পাশুবদিগের ধর্ম কীর্ত্তন।

রালের উপর রালের করা, তাহারা ছরোবন-বুবে তানিলের বে, তাহারা জীর, জোব, করা ছিরালাকে অবর্ত্ত্বান্ধ বর্ধ করিয়াছেন; অসনি লোক প্রকাশ করিছে লাগিলেন।

এড কাল ভাহার কিছু জামিডেন না, এখন পরম শব্দেষ মুখে জানিয়া, ভব্তালাকের মত, শোক প্রকাশ করিছে লাগিলেন। তাহারা জানিতেন যে, তাম বা কর্ণকে তাহারা কোন প্রকার অধর্ম করিয়া মারেন নাই, কিছ পরম শব্দ ছর্যোধন বলিতেছে, তোসরা অধর্ম করিয়া মারিয়াছ, কাজেই ভাহাতে অবস্থা বিশাস করিলেন; অমনি শোক প্রকাশ করিছে লাগিলেন। তাহারা জামিতেন যে ভ্রিক্রবাকে তাহারা কেইই বধ করেন নাই—সাভ্যকি করিয়াছিলেন, সাভ্যকিকে বরং কৃষ্ণ, অর্জুন ও ভাম নিষেধ করিয়াছিলেন, তথাপি বর্ধন পরমাক্র ছর্যোধন বলিতেছে, ভোমরাই মারিয়াছ, আর ভোমরাই অবর্মাচরণ করিয়াছ, ভর্মন গোবেচারা পাশুবেরা অবস্থা বিশাস করিতে বাধ্য যে তাহারাই মারিয়াছেন, এবং তাহারাই অধর্ম করিয়াছেন; কালেই তাহারা ভঙ্গলোকের মত কানিতে আরম্ভ করিলেন।

এ ছাই ভন্ম মাথামুণ্ডের সমালোচনা বিভ্রনা মাত্র। তথে এ হতভাগ্য দেশের লোকের বিশাস যে যাহা কিছু পূঁথির ভিতর পাণ্ডরা যায়, ভাহাই ঋবিবাক্য, অজ্ঞান্ত, শিরোধার্য্য। কাজেই এ বিভ্রনা বেছাপুর্বক আমাকে বীকার করিতে হইয়াছে।

আশ্চর্য্য কথাগুলা এখনও শেষ হয় নাই। কৃষ্ণ ত ক্ষত অধ্যাচরণ জন্ম লজিত হইলেন, আবার সেই সময়ে অত্যন্ত নির্লজ্ঞ ভাবে পাশুবদিগের নির্ছে সেই পাপাচরণ জন্ম আত্মাাঘা করিতে লাগিলেন।\*

বলা বাহুল্য যে হুর্যোধনকৃত ভিরস্কারাদি বৃদ্ধান্ত সমস্তই অমৌলিক। জোণবধাদি যে অমৌলিক, তাহা আমি পৃর্বের প্রমাণীকৃত করিয়াছি। যাহা অমৌলিক, তাহার প্রসদ যে অংশে আছে তাহাও অবশ্য অমৌলিক। কেবল এতটুকু বলা আবশ্যক যে এখানে

<sup>\*</sup> যথা, "তীমগ্রহণ সহারণ্যপ ও রাজা মুর্বোধন জনাধারণ সমর বিশারর হিলেন, ভোষরা করাচ তাঁহাবিসকে ধর্মমুজে প্রালম করিতে সমর্থ হইতে না। আমি কেবল ভোষাদের হিতাহুচানগরতম হইরা জনেক উপায় উত্তাবন ও মারাবল প্রকাশ পূর্কিক জাঁহাবিপকে নিপাতিত করিয়াছি। আমি বলি এয়প কুটিল ব্যবহার না করিতাম তাহা হইলে তোমানিগের অধলাত রাজ্যলাত ও অর্থনাত কবনই হইত না। বেণ, তীম প্রভৃতি সেই চারি মহালা ভূমগুলে অভিরথ বিদার প্রাত্তন আছিল। লোক-পালগণ সমবেত হইরাও তাঁহাবিগকে ধর্ম বুজে নিহত করিতে সমর্থ হইতেন না। আর বেণ সমরে জপরিআন্ত স্বাধারী এই মুর্বোধনকে বঙ্গারী কৃতান্তও ধর্ম বুজে বিনত্ত করিতে পারেন না; অত্তাব ভীম বে উহারে অসং উপার অবলবন পূর্কক নিপাতিত করিয়াছেন, সে কথা আর আন্দোলন করিবার আবজক নাই। এইয়প প্রসিদ্ধ আহে বে লক্ষ সংখ্যা বৃদ্ধি হইলে তাহাদিগকে কুট বুজে বিনাপ করিবে। মহালা স্বরণণ কুট বুজের অস্কান করিবাই অস্ক্রনণকে নিহত করিয়াছিলেন; তাহাদের অস্ক্রবণ করা স্বলেরই কর্ম্বর।" এমন বিলক্ষি আধ্য কোণাও শুনা বায় না।

বিজ্ঞীয় জনের কৰিবও লেখনী চিক্ত দেখা বার না। এ ভূড়ীর জনের বলিয়া নোম করা বার এ কিটার জনের কৰি ক্ষান্ত করা বার এ কিটার জনের কৰি ক্ষান্ত এই লেখক ক্ষান্তের। শৈবাদি আবৈদ্ধর বা বৈক্ষান্ত বিজ্ঞান্ত হালে মহাভারতের কলেবর বাড়াইরাছেন, ডাহা পূর্বে বলিয়াছি। কাবার এ কাজ ক্ষান্ত করা, ইহাও জনজন নতে এ নিক্ষান্ত হালে করা ভারতবর্নীয় কবিদের একটা বিভার মধ্যে। ও এ জাও ক্ষান্ত পারে।

ে যাই হউক, ইহার পরেই আবার দেখিতে পাই যে, প্র্য্যোধন অধ্যামার নিকট বলিডেছেন, "আমি অমিডডেফা বাহ্যদেবের যাহাত্ম বিলক্ষণ অবগত আছি। তিনি আমারে ক্তিয় ধর্ম হইতে পরিভাই করেন নাই। অতএব আমার জন্ম শোক করিবার প্রয়োজন কি ?"

अभन वादबारेशात्रि काटलत ममारनावनाय श्रवण रुख्या विज्यना नय ?

### নবম পরিচ্ছেদ

#### যুদ্ধশেষ

অক্সায় যুদ্ধে ছর্য্যোধন হত হইয়াছে বলিয়া যুধিষ্টিত্বের ভয় হইল যে, তপ:প্রভাব-শালিনী গান্ধারী শুনিয়া পাশুবদিগকে ভন্ম করিয়া ফেলিবেন। এ জ্ঞা তিনি কৃষ্ণকে অমুরোধ করিলেন যে, তিনি হস্তিনায় গমন করিয়া ধৃতরাষ্ট্র ও গান্ধারীকে শাস্ত করিয়া আসুন।

কথাটা প্রথম স্তরের নর, কেন না এখানে যুধিষ্ঠির কৃষ্ণকে বলিভেছেন, "তুমি অব্যয়, এবং লোকের সৃষ্টি ও সংহারকর্তা।" ইহার কিছু পূর্ব্বেই অর্জুনের রথ হইতে

**"একের কণালে রহে, আরের কণাল গছে** 

পাওবের কণালে পাওব।"

रेंश जाक्ष्मरक त्राणि वर्ष्टे, किस अक्ट्रे छाराखन्न कतिलारे स्राण, रथा—

"হে আলো। তুনি শব্দুসলাটবিহারী লোকধাংসকারী, ডোমার শিখা আলাবিশিষ্ট হউক।" পাঠক ভারজচন্ত্রপ্রাধীত অর্থান্দলে সক্ষৃত শিবনিকা বেথিবেন। এছের কলেবরবৃদ্ধিতরে তাহা উদ্ধৃত করিতে পারিলান না।

<sup>া</sup> একটা উদাহরণ না দিলে, অনেক গাঠক বুলিতে পারিবেন না; সর জসীত্ত হওরার পর বিলাপকালে রতির মুখে ভারতচক্ষ বলিতেছেন,

কৰ্ম অবতৰণ কৰাৰ যে এক জানিয়া নিয়াছিল। অৰ্জ্যনৰ বিজ্ঞানা নতে কৃষ্ণ বলিলেন্দ্ৰ "একান প্ৰভাবে প্ৰেই এই নৰে অন্তি সংগৱ হইয়াছিল। কেবল আমি উহাতে অধিচান কৰিয়াছিলান বলিয়া এ কাল শহ্যন্ত পদ্ধ হয় নাই।" অৰ্থাৎ আমি দেবতা বা বিষ্ণু। ইহা বিতীয়, বা কৃতীয় কৰে।

কৃষ্ণ হতিনায় নিয়া বুচনাই ও নামানীক বিছু বুখাইলেন। উদ্ভ করা বা সমালোচনার বোগা কোন কথা নাই।

ভার পর, হর্ষ্যোধন অধ্থামাকে সেনাপতিতে বরণ করিলেন। কিছ তথন সেনার সব্যে সেই অধ্থামা কুপাচার্য্য ও কুত্রপা। এইখানে সম্পর্ক দেব।

ভাষার পর, সৌতিক পর্বা। সৌতিক পর্বা, অভি ভীরণ ব্যাপারে পরিপূর্ণ। প্রথমাংশে অরখামা চোরের মত নিশীথ কালে পাশুবলিবিরে প্রবিষ্ট হইয়া নিজাভিত্ত ধৃষ্টভায়, নিখণ্ডী, জৌপদীর পঞ্চ পুত্র, এবং সমস্ত পাঞ্চালগণকে, সেনা ও সেনাপ্তিগণকে বধ করিলেন। পঞ্চ পাশুব ও কৃষ্ণ ভিন্ন পাশুবপক্ষে আর কেহ রহিল না।

বস্ততঃ এই কুকক্ষেত্রের যুদ্ধ কুরুপাঞালের যুদ্ধ। পাঞালেরা নির্কংশ হইলে যুদ্ধ শেষ হইল।

তাহার পরে, সৌন্তিক পর্ব্বে একটা ঐবীক পর্ববাধ্যায় আছে। অশ্বত্থামা এই চোরোচিত কার্য্য করিয়া পাশুবদিগের ভয়ে বনে গিয়া পূকায়িত হইলেন। পাশুবের। পরিদিন তাঁহার অন্বেষণে ধাবিত হইলেন। অশ্বত্থামা ধরা পড়িয়া আত্মরক্ষার্থ অতি ভয়ন্বর ব্রহ্মশিরা অস্ত্র পরিত্যাগ করিলেন। অর্জ্ঞনাও তরিবারণার্থ ব্রহ্মশিরা অস্ত্রের প্রতিপ্রয়োগ করিলেন। তৃই অস্ত্রের তেজে ব্রহ্মাশুব্বংসের সম্ভাবনা দেখিয়া ঋষিরা মিটমাট করিয়া দিলেন। অশ্বত্থামা শিরস্থিত সহজমণি কাটিয়া জৌপদীকে উপহার দিলেন। এ দিকে ব্রহ্মশিরা অস্ত্র পাশুববধ্ উত্তরার গর্ভ নষ্ট করিল।

এই সকল অনৈসর্গিক ব্যাপার আমধা ছাড়িয়া দিতে পারি। আমাদের সমালোচনার যোগ্য কৃষ্ণচরিত্র-ঘটিত কোন কথাই সৌপ্তিক পর্বেব নাই।

তার পর জীপর্ব। জীপর্ব আরও ভীষণ। নিহত বীরবর্গের জীগণের ইহাতে আর্ত্তনাদ। এমন ভীষণ আর্ত্তনাদ আর কখন শুনা যায় নাই। কিন্তু কৃষ্ণসম্বনীয় চুইটি কথা মাত্র আছে।

১। ধৃতরাষ্ট্র আলিজন কালে ভীমকে চূর্ণ করিবেন, করনা করিয়াছিলেন। কিন্তু কৃষ্ণ তাঁহার জন্ত লোহভীম সংগ্রহ করিয়া রাখিয়াছিলেন। অন্ধরাজা তাহাই চূর্ণ করিলেন। অনৈস্থিক বৃত্তান্ত আমাদের পরিহার্য্য। এজন্ত এ সম্বন্ধে আর কিছু বলিবার নাই। ्र<sub>ं कि ।</sub> शाक्षाती प्रस्तान निकृषे व्यानक विनान स्वतिश त्यन कृष्यत्ये स्वतिनात्ताक स्वतिस्त्रतः समित्यतं :---

নিমিত ভবিবাৰ উপোকা প্রকাশন করিলে। তোমার বহুলংগার ভূতা ও গৈত বিজ্ঞান আছে। ভূতি প্রভাবনাপার, বাক্রাবিশারদ ও অসাধারণ বলবীগ্যশালী, তথালি ভূতি ইক্ষা পূর্বক কোরবলবের বিনালে উপোকা প্রকাশন করিলাছ। অতএব ভোমারে অবজাই ইহার ফলভোগ করিছে বুইবে। আমি পভিজ্ঞান বাবা বে কিছু তপালক্ষা করিয়াছি, সেই নিভাত চুর্লভভগাপ্রভাবে ভোমারে অভিশাপ প্রদান করিছেছি, বে, ভূমি বেমন কোরব ও পাওবগণের আভি বিনালে উপোকা প্রদান করিছেছি, বে, ভূমি বেমন কোরব ও পাওবগণের আভি বিনালে উপোকা প্রদান করিছেছি, জাতিবর্গও ভোমাকর্ত্বক বিনাই হইবে। অভগের বইক্সিংশং \* বর্ষ সমুপন্থিত হইলে ভূমি অমাভ্যা, আভি ও প্রহীন ও বনচারী হইয়া অভি কুংসিত উপার বারা নিহত হইবে। ভোমার ক্লবমণীগণও ভর্তবাধীর মহিলাগিবের ভার পুত্রহীন ও বন্ধবাধাবহিনীন হইয়া বিলাপ ও পরিভাগ করিবে।"

কৃষণ, হাসির। উত্তর করিলেন, "দেবি! আমা ব্যতিরেকে যতুবংশীয়দিগের বিনাশ করে, এখন আর কেই নাই। আমি যে যতুবংশ ধ্বংস করিব, তাহা অনেক দিন অবধারণ করিয়া রাখিয়াছি। আমার যাহা অবশুকর্তব্য, একণে আপনি তাহাই কহিলেন। যাদবেরা মহুন্ত বা দেবদানবগণেরও ব্ধুয় নহে। স্থতরাং তাঁহারা পরস্পর বিনষ্ট হইবেন।"

এইরপে দিতীয় স্তরের কবি মৈসল পর্কের পূর্ববস্তনা করিয়া রাখিলেন। মৌসল পর্বে যে দিতীয় স্তরের তাহারও পূর্ববস্তনা আমরাও করিয়া রাখিয়াছি।

## দশম পরিচেছদ

#### বিধি সংস্থাপন

এক্ষণে আমরা অতি ছক্তর কুরুক্ষেত্রযুদ্ধবিবরণ হইতে উত্তীর্ণ হইলাম। কৃষ্ণচরিত্র পুনর্বার স্থবিমল প্রভাভাসিত হইতে চলিল। কিন্তু শান্তি ও অমুশাসন পর্বে কৃষ্ণ ঈশ্বর বলিয়া স্পষ্টতঃ স্বীকৃত।

বৃদ্ধাদির অবশেষে, অগাধবৃদ্ধি যুধিষ্টির, আবার এক অগাধবৃদ্ধির খেলা খেলিলেন।
তিনি অর্জুনকে বলিলেন, এত জ্ঞাতি প্রভৃতি বধ করিয়া আমার মনে কোন সুখ নাই—

वहेजिरणर वरणन रकण ?

ক্ষীৰ বনে বাইব জিকা ক্ষিত্ৰ পাইব। ক্ষম্প বন্ধ নাগ ক্ষিত্ৰৰ প্ৰাথক ব্ৰাইলেন। তবন প্ৰকৃত ব্ৰাইলেন। তবন প্ৰকৃত ব্ৰিটিকে বন্ধ ভাৱি বালায়বান উপস্থিত চইল। শেব, ভাষা নহল, সহদেব, জৌগৰী ও ভাগ ক্ষম অনৈক ব্ৰাইলেন। চুম্বলভিত ব্ৰিটিক কিছুতেই ব্ৰেন না। আদি, মান্তৰ প্ৰভৃতি ব্ৰাইলেন। কিছুতেই না। শেব ক্ষেত্ৰ কথাৰ মহাসমানোহের সহিত হজিনা প্ৰবেশ ক্ষিত্ৰেন।

কৃষ্ণ উহাকে রাজ্যাভিষিত করাইলেন। ব্যক্তির কৃষ্ণের ভব করিলেন। কে ভব জগদীবরের। বৃষ্টির কৃষ্ণের ভব করিয়া নমন্বার করিলেন। কৃষ্ণ বর্ষণিষ্ঠি, বৃষ্টির আর কথন উহাক্তে ভব বা নমন্বার করেন নাই।

এদিকে কৌরবজ্ঞেষ্ঠ ভীম, শর্পবাায় শ্রান, তীব্র বন্ত্রণার কাভর, উত্তরারণের প্রতীকায় শ্রীর রক্ষা করিতেছেন। তিনি ক্ষিণ্ডণ পরিবৃত হইয়া, সর্ব্বময়, সর্বাধার, পর্মপুরুষ রক্ষকে ধ্যান করিতে লাগিলেন। তাঁহার স্ততিবাক্যে চঞ্চলচিত্ত হইয়া রুক্ষ বৃথিভিরাদি সঙ্গে লইয়া ভীমকে দর্শন দিতে চলিলেন। পথে যাইতে যাইতে বৃথিভির উপ্যাচক হইয়া পরশুরামের উপাধ্যান কৃক্ষের নিকট শ্রুবণ করিলেন।

কৃষ্ণ বৃধিন্তিরকে এইরূপ অনুমতি করিয়াছিলেন যে, ভীমের নিকট জ্ঞানলাভ কর।
ভীম সর্বধর্মবেন্তা; তাঁহার মৃত্যুর পর তাঁহার জ্ঞান তাঁহার সঙ্গে যাইবে; তাঁহার মৃত্যুর
পূর্বে সেই জ্ঞান জগতে প্রচারিত হয়, ইহা তাঁহার ইচ্ছা। এই জ্ঞা তিনি বৃধিন্তিরক্ষে
তাঁহার নিকট জ্ঞানলাভাদিতে উপদেশ দিয়াছিলেন। ভীমকেও বৃধিন্তিরাদিকে ধর্মোপদেশ
দিয়া অনুগৃহীত করিতে আদেশ করিলেন।

ভীম স্বীকৃত হইলেন না। বলিলেন, ধর্ম কর্ম সবই ভোমা হইভে; তুমিই সব জান; তুমিই যুবিষ্ঠিরকে উপদেশ প্রদান কর। আমি আপনি শরখচিত হইয়া মুমূর্ম্ ও অত্যন্ত ক্লিষ্ট, আমার বৃদ্ধিপ্রংশ হইতেছে; আমি পারিয়া উঠিব না। তখন কৃষ্ণ বলিলেন, আমার বরে ভোমার শরাঘাতনিবন্ধন সমস্ত ক্লেশ বিদ্রিত হইবে, ভোমার অন্তঃকরণ জ্ঞানালোকে সম্জ্জ্ল হইবে, বৃদ্ধি অব্যতিক্রান্ত থাকিবে; ভোমার মন কেবল সন্ত্রণাঞ্রয় করিবে। তুমি দিব্যচক্ষু:প্রভাবে ভূতভবিষ্যুৎ সমস্ত দেখিবে।

কৃষ্ণের কুপায় সেইরূপই ্ইল। কিন্তু তথাপি ভীম আপত্তি করিলেন। কুঞ্চকে বলিলেন, "তুমি স্বয়ং কেন ষ্ধিষ্টিরকে হিতোপদেশ প্রদান করিলে না ?"

উত্তরে কৃষ্ণ বলিলেন, সমস্ত হিভাহিত কর্ম আমা হইতে সম্ভূত। চল্লের শীতাংশু ঘোষণাও যেরূপ, আমার যশোলাভ সেইরূপ। আমার এখন ইচ্ছা আপনাকে ন্দ্রিক ক্ষমী করি। আনার সম্পায় কৃষি দেই লক আপনাতে অপন করিয়াছি ইত্যানি।

ভাষন ভীয়া প্রাকৃত্তিতে বৃষ্ঠিরকে বর্গতত গুনাইতে গ্রন্থত হইলেন। রাজবর্গ আপদ্ধন, এবং মোক্ষবর্গ অতি সবিস্থারে গুনাইলেন। "মোক্ষবর্গর পর পাল্পিবর্গ সমান্ত।

এই শান্তিপর্কে তিন ভরই দেখা যায়। প্রথম ভরই ইহার করাল, ও তার শর বিনি বেমন ধর্ম বৃথিয়াছেন, তিনিই তাহা শান্তিপর্কভুক্ত করিয়াছেন। ইহার মধ্যে আমাদের সমালোচনার যোগ্য একটা শুক্তর কথা আছে। কেবল ধার্মিককে রাজ্য করিলেই ধর্মরাজ্য সংস্থাপিত হইল না। আজ ধার্মিক যুখিছির রাজা ধর্মাত্মা; কাল তাঁহার উত্তরাধিকারী পাপাত্মা ইইভে পারেন। এই জন্ম ধর্মরাজ্য সংস্থাপন করিয়া, তাহার রক্ষার জন্ম ধর্মাত্মমত ব্যবহা বিধিবদ্ধ করাও চাই। রণজয়, রাজ্য স্থাপনের প্রথম কার্য্য মাত্র; তাহার শাসন জন্ম বিধি ব্যবস্থাই (Legislation) প্রধান কার্য্য। কৃষ্ণ সেই কার্য্যে ভীত্মকে নিযুক্ত করিলেন। ভীত্মকে নিযুক্ত করিলেন তাহার বিশেষ কারণ ছিল; আদর্শ নীতিজ্ঞাই তাহা লক্ষিত করিতে পারেন। কৃষ্ণ সেই সকল কারণ নিজেই ভীত্মকে ব্যাইতেছেন।

শ্বাপনি ব্রোবৃদ্ধ এবং শান্তজ্ঞান এবং ভদ্ধাচারস্পন্ন। রাজধর্ম ও অপরাপর ধর্ম কিছুই আপনার অবিধিত নাই। জন্মাবধি আপনার কোনও দোবই লক্ষিত হয় নাই, নরপতিগণ আপনারে সর্ব্বধর্মবেতা বিদিয়া কার্ছন করিয়া থাকেন। অতএব পিতার ছায় আপনি এই ভূপালগণকে নীতি উপদেশ প্রদান করন। আপনি প্রতিনিয়ত শ্ববি ও দেবগণের উপাসনা করিয়াছেন। একণে এই ভূপতিগণ আপনার নিকট ধর্মবৃত্তান্ত প্রবাদেহক ইইয়াছেন। অতএব আপনাকে অবক্সই বিশেষরূপে সমন্ত ধর্মবৃত্তিন করিতে হইবে। পণ্ডিতদিগের মতে ধর্মোপদেশ প্রদান করা বিধান ব্যক্তিরই কর্তব্য।

ভার পর অফুশাসন পর্বা। এখানেও হিভোপদেশ; বৃধিন্তির শ্রোভা, ভীম বক্তা। কতকগুলা বাজে কথা লইয়া, এই অফুশাসন পর্বে গ্রাথিত হইয়াছে। সমুদয়ই বোধ হয় তৃতীয় স্তরের। তন্মধ্যে আমাদের প্রয়োজনীয় বিষয় কিছু নাই।

পরিশেষে ভীম স্বর্গারোহণ করিলেন। ইহাই কেবল প্রথম স্তরের।

## धकारण गतिएक्र

### কাৰণীতা

ভীমের অর্গারোছণের পর, ব্রিটির আবার কালিয়া ভালাইয়া দিলেন। বাহানা লইলেন, বনে যাইব। অনেকে অনেক প্রকার বৃশাইলেন। কিন্তু কৃষ্ণ এবার রোগের প্রকৃত উবধ প্রয়োগ করিলেন। সেরপ রোগ নির্ণয় করা আর কাছারও সাধ্য নতে। যুধিষ্ঠিরের প্রাকৃত রোগ অহস্কার। ইংরেজি বিভালয়ে শিখায় Pride শব্দ অহস্কার শব্দের প্রতিশব। বস্ততঃ ভাহা নহে। - অহতার ও মাংসহা পৃথক্ পৃথক্ বস্তা। "আমি এই দকল করিতেছি," "ইহা আমার," "এই আমার সুখ," "ইহা আমার ছঃখ," এইরূপ জ্ঞানই অহঙ্কার। এই যুধিষ্ঠিরের ছ্ঃখের কারণ। আমি এই পাপ করিয়াছি—আমার এই শোক উপস্থিত; আমি দইয়াই দৰ, অতএৰ আমি বনে যাইব, ইত্যাদি আস্বাভিমানই বৃধিন্তিরের এই কাঁদাকাটির মূলে আছে। সেই মূলে কুঠারাঘাভগুর্বক বৃথিচিরকে উজ্ভ করা, এই ধর্মবেত্তশ্রেষ্ঠের উদ্দেশ্য। এজন্ম তিনি পরুববাক্যে বুধিটিরকে কহিলেন, "আপনার এখনও শত্রু অবশিষ্ট আছে। আপনার শরীরের অভাস্তরে যে অহভাররূপ হর্জ্য শক্ত রহিয়াছে, তাহা কি আপনি নিরীকণ করিতেছেন না 🔭 এই বলিয়া জীকৃক, তত্বজ্ঞান দারা অহকারকে বিনষ্ট করার সম্বন্ধে একটি রূপক বৃধিটিরকে ওনাইলেন। জার পর তিনি ষ্থিষ্টিরকে যে অত্যুৎকৃষ্ট জ্ঞানোপদেশ দিলেন, তাহা সবিস্তারে উক্ত করিতেছি। যে নিকামধর্ম আমরা গীতায় পড়ি, তাহা এখানেও আছে। এইরপ অভি মহৎ ধর্মোপদেশেই কৃষ্ণচরিত্র বিশেষ ক্ষৃত্তি পায়।

"হে ধর্মরাজ! ব্যাধি তুই প্রকার, শারীরিক ও মানসিক। ঐ তুই প্রকার ব্যাধি পরস্পরের সাহায্যে পরস্পর সম্প্র ইইয়া থাকে। শরীরে যে ব্যাধি উপস্থিত হয়, তাহারে শারীরিক এবং মনোমধ্যে যে পীড়া উপস্থিত হয়, তাহারে মানসিক ব্যাধি কহে। কয় পিড ও বায়ু এই তিনটি শরীরের ৩৭, য়খন এই তিন ৩৭ সমভাবে অবস্থান করে, তথন শরীরকে হয় এবং য়খন ঐ ৩৭য়য়ের মধ্যে বৈষম্য উপস্থিত হয়, তখনই শরীরকে অহম বলা বায়। পিজের আধিক্য ইইলে কয়ের হ্রাস ও কফের আধিক্য ইইলে পিজের হাস হইয়া থাকে। শরীরের ভায় আত্মারও তিনটি ৩৭ আছে। ঐ তিনটি ৩৫৭র নাম সন্ধ, রজ ও তম। ঐ ৩৭য়য়ের সমভাবে অবস্থান করিলে আত্মার স্বাস্থালাত হয়। ঐ ৩৭য়রের মধ্যে একের আধিক্য হইলে অত্মের হাস হয়। হর্ব উপস্থিত হইলে শোক এবং শোক উপস্থিত হইলে হর্ব তিরোহিত হয়য়া বায়। ত্রথের সময় কি কেহ স্থায়্তর করে এবং হথের সময় কি কাহার য়্বংগায়্তব হয়? বাহা

ব্দিক, একলে। মাধ্রনে উত্তর্ভ করণ করা আসনার কর্মন্ত নতে। হাধ ক্রাণাজীত গরবাদকে ব্যাল কর্মন্ত আননার বিষয়। 

ক্রাণালীর বিষয়। 

ক্রাণালীর বিষয়। 

ক্রাণালীর করিছে আননার বিষয়। 

ক্রাণালীর সহিচ আনালালীর সহিচ আনালালীর সহিচ আনালার বে বারতর যুক্ত উপস্থিত ইইরাছে। 

ক্রাণালীর কর্মান্ত আনালার অবশু কর্মান্ত । বাল ও তহুপ্যোলী কার্যা সমুদায় অবলয়ন করিলেই এই যুক্ত আন্তর্মীন হওয়া আন্তর্মান অবশু কর্মান্ত হিছে আনলাভ করিছে পারিবেন। 

ক্রাণালীর করিছে পারিবেন। 

ক্রাণালীর ক্রাণালীর ক্রাণালীর আনালালীর ক্রাণালীর ক্রাণালীর আন্তর্মান্ত আন্তর্মান্ত করিছে পারাল্য ক্রাণালীর আনার এই উপদেশাহ্যসারে অচিরাৎ অহ্যারকে প্রাভরপূর্বক লোক পরিত্যাগ করিয়া অস্তিতে গৈছক রাজ্য প্রতিশালন কর্মন।

হে ধর্মরাজ! কেবল রাজ্যাদি পরিত্যাগ করিয়া শিকিলাভ করা কদাপি সম্ভবপর নহে। ইবিয়ে সমুলায়কে পরাজয় করিতে পারিলেও সিদ্ধিলাভ হয় কি না সন্দেহ ৷ যাহারা রাজ্যাদি বিষয় সমুলায় পরিত্যাগ করিয়াও মনে মনে বিষয়ভোগের বাসনা করে, তাহাদিগের ধর্ম ও হুথ ডোমার শক্ষণণ লাভ কর্মক। মমতা সংসার-প্রান্তির ও নির্মমতা ব্রহ্মলাভের কারণ বলিয়া নির্দিষ্ট হইয়া থাকে। ঐ বিকর্দর্মাবলস্থী শমতা ও নির্ম্মনতা লোকসমুদায়ের চিত্তে অলক্ষিতভাবে অবস্থানপূর্বক পরস্পার পরস্পারকে আক্রমণ ও পরাক্ষ করিয়া থাকে। যে ব্যক্তি ঈশবের অভিতের অবিনশ্বরতানিবন্ধন জগতের অভিত অবিনশ্বর বলিয়া विचान करवन, ध्यानिनात्व जनमान कवितन जांशाद दिश्मानात्न निश्व स्ट्रेट स्व मा ; य वाकि चावद-ৰদমসংৰ্শিত সমূলায় অগতের আধিপত্য লাভ করিয়াও মমতা পরিত্যাগ করিতে পারেন, তাঁহাকে কখনই সংসারপাণে रक रहेए इव ना। आत रव व्यक्ति अत्रात्म कनमूनानि बाता सीविकानिस्तार कतिवास বিষয়বাসনা পরিত্যাগ করিতে না পারে, তাহারে নিশ্চয়ই সংগারজালে জড়িত হইতে হয়। অতএব ইক্সিয় ও বিষয় সমুদায় মায়াময় বলিয়া নিশ্চয় করা ভোমার অবশ্ব কর্তব্য। যে ব্যক্তি এই সমুদায়ের প্রতি কিছুমাত্র মমতা না করেন, তিনি নিশ্চয়ই সংসার হইতে মুক্তিলাভে সমর্থ হন। কামপরতন্ত্র মূচ ব্যক্তিরা कताठ প্रশংসার আস্পদ रहेटल भारत ना। कामना मन रहेटल त्रमूर्भन हैय; উहा त्रमुताय श्रादुखित मून কারণ। যে সমুলায় মহাত্মা বহু জল্মের অভ্যাদ বশত: কামনারে অধর্মরূপে পরিক্ষাত হইয়া ফললাভের বাসনা সহকারে দান, বেদাধ্যয়ন, তপজ্ঞা, রত, যজ্ঞ, বিবিধ নিয়ম, ধ্যানমার্গ ও বোগমার্গ আল্লন্থ না করেন. ভাঁহারাই এককালে কামনারে পরাজয় করিতে সমর্থ হন। কামনিগ্রহট যথার্থ ধর্ম ও মোক্ষের বীক্তম্মপ্র मत्मर नारे।

অতংপর পুরাবিং পণ্ডিতগণ যে কামগীতা কীর্দ্ধন করিয়া থাকেন, আমি একণে তোমার নিকট তাহা কহিতেছি, প্রাবণ কর। কামনা স্বাং কহিয়াছে যে, নির্মায়তা ও গোগাভ্যাস ভিন্ন কেইই আমারে পরাজ্ঞাকরিতে সমর্থ হয় না। যে ব্যক্তি জপাদি কার্য ছারা আমারে জয় করিতে চেষ্টা করে, আমি তাহার মনে অভিমানরূপে আবিভূতি হইয়া তাহার কার্য্য বিকল করিয়া থাকি। যে ব্যক্তি বিবিধ যঞ্জামুচীন ছারা আমারে পরাজিত করিতে চেষ্টা করে, আমি তাহার মনে অভ্যমন্থাগত জীবাআর ভায় ব্যক্তরূপে উদিত হই। যে ব্যক্তি বেদবেদান্ত সমালোচন ছারা আমারে শাসন করিতে ব্যবান হয়, আমি ভাহার মনে

বাৰ্মাভাভি কৰিছিল। ভাগ অন্যান্ধানে কৰি। যে ব্যক্তি হৈবা দাসা আনাৰে কৰু কৰিতে চেইট কৰে, আমি কথনই ভাগাৰ কন হুইতে অপনীত হুই না। যে বাজি ভগতা বাবা আনাৰে প্ৰাশ্বন কৰিছে বন্ধ কৰে, আমি ভাগাৰ ভপতাভেই প্ৰাহ্মুত হুই এবং বে ব্যক্তি মোকাৰ্থী হুইয়া আমাৰে কৰু কৰিছে বাসনা কৰে, আমি ভাগাৰে গক্ষা কৰিয়া নৃত্য ও উপহাস কৰিয়া থাকি। পণ্ডিভেৱা আমাৰে সৰ্বভূত্তিৰ অবধ্য ও সনাতন বলিয়া নিৰ্দেশ কৰিয়া থাকেন।

হে ধর্মরাজ। এই আমি আপনার কামদীতা সবিভাবে কীর্ত্তন করিলাম। অতএব কামনারে পরাজর করা নিতান্ত তুংসাধ্য। আপনি বিধিপূর্কক অখনেধ ও অক্তান্ত স্থাম্মর বজের অস্কুচান করিয়া কামনারে ধর্মবিবরে নীত কলন। বারংবার বন্ধবিরোগে অভিভূত হওয়া আপনার নিতান্ত অস্চিত। আপনি অস্তাপ বারা কথনই তাঁহাদিগের প্নদর্শন লাভে সমর্থ হইবেন না। অতএব এক্ষণে মহাস্মারোহে স্পর্ক হজ সম্পাবের অস্কুচান কলন, তাহা হইলেই ইহলোকে অতুল কীর্ত্তি ও পরলোকে উৎকৃত্ত গতি লাভ ক্রিতে সমর্থ হইবেন।

### बाम्भ शतिद्वक्रम

#### কুক্তপ্রাণ

ধর্মরাজ্য সংস্থাপিত হইল; ধর্মপ্রচারিত হইয়াছে। পাশুবদিগের সজে কৃষ্ণের জন্ম এ গ্রান্থের সম্বন্ধ ; মহাভারতে যে জন্ম কৃষ্ণের দেখা পাই, তাহা সব কৃষাইল। এইখানে কৃষ্ণ মহাভারত হইতে অন্তর্হিত হওয়া উচিত। কিন্তু রচনাকণ্ডিপীড়িতেরা তত সহজে কৃষ্ণকে ছাড়িবার পাত্র নহেন। ইহার পরে অর্জুনের মুখে তাঁহারা একটা অপ্রাসন্ধিক, অন্তুত কথা ত্লিলেন। তিনি বলিলেন, তৃমি যুদ্ধকালে আমাকে যে ধর্মোপদেশ দিয়াছিলে, সব ভূলিয়া গিয়াছি। আবার বল। কৃষ্ণ বলিলেন, কথা বড় মন্দা। আমার আর সে সব কথা মনে হইবে না। আমি তখন যোগযুক্ত হইয়াই সে সব উপদেশ দিয়াছিলাম। আর তৃমিও বড় নির্ব্বোধ ও প্রাদ্ধান্ম, তোমায় আর কিছু বলিভে চাহি না। তথাপি এক প্রাতন ইতিহাস শুনাইতেছি।

কৃষ্ণ ঐ ইতিহাসোক্ত ব্যক্তিকে অবলম্বন করিয়া, অর্জ্জুনকে আবার কিছু তত্তজান শুনাইলেন। পূর্বে যাহা শুনাইয়াছিলেন, তাহা গীতা বলিয়া প্রসিদ্ধ। এখন বাহা শুনাইলেন, প্রন্থকার ভাহার নাম রাখিয়াছেন "অনুগীতা।" ইহার এক ভাগের নাম "বাহ্মণগীতা।"

The second second section of the second section in the section in the second section in the section in the second section in the section in the second section in the section অনেক্রাসি বর্ণদ্বীর এই বহাভারতের ব্রে স্থিতিই হইয়া, একংশ বহাভারতের সংক विनेता क्रिजिक । अर्थ प्रकल क्रीक्त्र मार्था प्रकारमध्ये गाँछ।, किन्न वास्त्र वास्त्र সার্গত কৰা শাভ্যা বায়। অহুণীতাও উত্তম এছ। "ভট মোকমূলর," ইহাকে তাহার "Secred Books of the East" নামক গ্রন্থাবলী মধ্যে স্থান নিয়াছেন। এবুক কাৰীনাথ ত্ৰাম্বক ডেলাড, একণে যিনি বোম্বাই হাইকোর্টের জল, ডিনি ইহা ইংরাজিডে অমুবাদিত করিয়াছেন। কিন্তু গ্রন্থ যেমনই হউক, ইহাতে আমাদের কোন প্রয়োজন নাই। গ্রন্থ যেমনই হউক, ইহা কুফোজি নহে। গ্রন্থকার, বা অপর কেহ, যেরপ অবতারণা করিয়া, ইহাকে কৃষ্ণের মূখে উক্ত করিয়াছেন, তাহাতে বুঝা যায় যে, ইহা ক্রফোক্ত নহে; জোড়া দাগ বড় স্পষ্ট, কষ্টেও জোড় লাগে নাই। গীতোক্ত ধর্মের সঙ্গে অমুগীতোক্ত ধর্মের এরূপ কোন সাদৃশ্য নাই যে, ইহাকে গীডাবেন্ডার উক্তি বিবেচনা করা যায় না। প্রীয়ক্ত কাশীনাথ ত্রাম্বক, নিজকৃত অমুবাদের যে দীর্ঘ উপক্রমণিকা লিখিয়াছেন, তাহাতে সস্তোষজনক প্রমাণ প্রয়োগের দ্বারা এই সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়াছেন যে, অমুগীতা, গীতার অনেক শতাব্দী পরে রচিত হইয়াছিল। সে প্রমাণের বিস্তারিত আলোচনার আমাদের প্রয়োজন নাই। কৃষ্ণচরিত্রের কোন অংশই অনুগীতার উপর নির্ভর করে না। ভবে, অমুগীতা ও ব্রাহ্মণগীতা (বা ব্রহ্মগীতা) যে প্রকৃত পক্ষে প্রক্ষিপ্ত, তাহার প্রমাণার্থ ইহা বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, পর্ব্বাসংগ্রহাধ্যায়ে ইহার কিছুমাত্র প্রসঙ্গ নাই।

অর্জুনকে উপদিষ্ট করিয়া, কৃষ্ণ অর্জুন ও যুধিষ্টিরাদির নিকট বিদায় গ্রহণপূর্বক দারকা যাত্রা করিলেন। এই বিদায় মানবপ্রকৃতিস্থলত স্নেহাভিব্যক্তিতে পরিপূর্ণ। কৃষ্ণের মানবিকতার পূর্বের প্রামরা অনেক উদাহরণ দিয়াছি। অতএব ইহার সবিস্তার বর্ণন নিস্পায়াজন।

পথিমধ্যে উত্তরমূনির সঙ্গে কৃষ্ণের সাক্ষাং বর্ণিত হইয়াছে। কৃষ্ণ যুদ্ধ নিবারণ করেন নাই, বিলিয়া উত্তর তাঁহাকে শাপ দিতে প্রস্তুত। কৃষ্ণ বলিলেন, শাপ দিও না, দিলে তোমার তপংক্ষয় হইবে, আমি সন্ধিন্থাপন করিবার চেষ্টা করিয়াছিলাম, আর আমি জগদীখর। তখন উত্তর তাঁহাকে প্রণাম করিয়া স্তব করিলেন। কৃষ্ণের বিশ্বরূপ দেখিতে চাহিলেন; কৃষ্ণেও বিশ্বরূপ দেখাইলেন। তার পর জাের করিয়া উত্তরকে অভিলম্বিত বরদান করিলেন। তাহার পর চণ্ডাল আসিল, কুকুর আসিল, চণ্ডাল উত্তরকে কুকুরের প্রস্তাব খাইতে বলিল, ইত্যাদি, ইত্যাদি নানারূপ বীভংস ব্যাপার আছে। এই

উভরণমাগন বৃত্তান্ত মহাভারতের পার্শনিংগ্রহাব্যাহে নাই; স্কুচরাং ইয়া মহাভারতের অংশ-নহে। কালেই এ সহছে আমানের কোন কথা বলিবার প্রয়োজন নাই। স্পষ্টত: এখানে ভূতীয় তার দেখা যায়।

বারকায় গিয়া কৃষ্ণ বন্ধুবান্ধবের নক্ষে মিলিড হইলে বস্থানে ভাঁহার নিকট বৃদ্ধবৃত্তান্ত ভনিতে ইচ্ছা করিলেন। কৃষ্ণ বৃদ্ধবৃত্তান্ত পিতাকে বাহা ভনাইলেন, তাহা সংক্ষিপ্ত, অত্যুক্তিশৃত্ত, এবং কোন প্রকার অনৈসর্গিক ঘটনার প্রসঙ্গদোবরহিত। অপচ সমস্ত স্থুল ঘটনা প্রকাশিত করিলেন। কেবল অভিমন্তাবধ গোপন করিলেন। কিন্তু স্থুভজা ভাঁহার সঙ্গে বারকায় গিয়াছিলেন, স্থুভজা অভিমন্তাবধের প্রসঙ্গ বয়ং উত্থাপন করিলেন। তথ্ন কৃষ্ণ সে বৃত্তান্তও সবিস্তারে বলিলেন।

এদিকে যুধিষ্ঠির, কৃষ্ণের বিদায়কালে তাঁহাকে অনুরোধ করিয়াছিলেন যে, অশ্বমেধ যজ্ঞকালে পুনর্ব্বার আসিতে হইবে। এক্ষণে সেই যজ্ঞের সময় উপস্থিত। অতএব তিনি যাদবগণ পরিবৃত হইয়া পুনর্ব্বার হস্তিনায় গমন করিলেন।

কৃষ্ণ তথায় আসিলে, অভিমন্থাপদ্ধী উত্তরা একটি মৃতপুত্র প্রসব করিলেন। কৃষ্ণ তাহাকে পুনজ্জীবিত করিলেন। কিন্তু ইহা হইতে এমন সিদ্ধান্ত করা যায় না যে, কৃষ্ণ ঐশী শক্তির প্রয়োগদ্বারা এই কার্য্য সম্পাদন করিলেন। এখনকার অনেক ডাক্তারই মৃতসন্তান ভূমিষ্ঠ হইলে তাহাকে পুনজ্জীবিত করিতে পারেন ও করিয়া থাকেন এবং কিরপে করিতে পারেন, তাহা আমরা অনেকেই জানি। ইহা দ্বারা কেবল ইহাই প্রমাণিত হইতেছে যে, যাহা তখনকার লোক আর কেহ জানিত না, কৃষ্ণ তাহা জানিতেন। তিনি আদর্শ মনুষ্য, এজক্য সর্বপ্রকার বিভা ও জ্ঞান তাঁহার অধিকৃত হইয়াছিল।

তার পর নির্কিন্দে যজ্ঞ সম্পন্ন হইল। কৃষ্ণও দারকায় পুনরাগমন করিলেন। তার পর আর পাণ্ডবগণের সঙ্গে তাঁহার সাক্ষাং হয় নাই।



#### क्षमा गोहरकर

#### The state of the s

ভার পর, আজ্ঞমবাসিক পর্ক। ইহার সজে কৃষ্ণের কোন সমন্ধ নাই। ভার পর, অভি ভয়াবহ মৌসল পর্ক। ইহাতে সমস্ভ বছরংশের নিঃশেব ধ্বংস ও কৃষ্ণ বলরামের দেহত্যাগ কথিত হইয়াছে। যছবংশীয়েরা পরস্পরকে নিহত করিয়াছিলেন। কৃষ্ণ নিষ্ণে এই মহাভয়ানকব্যাপার নিবারণের কোন উপায় করেন নাই—বরং অনেক যাদব তাঁহার হস্তে নিধন প্রাপ্ত হইয়াছিল, এইরূপ কথিত হইয়াছে।

সে বৃত্তান্ত এইরূপে বর্ণিত হইয়াছে। গান্ধারীকথিত ষ্টু জিংশং বংসর অতীত হইয়াছে। যানবেরা অত্যন্ত গুনীতিপরায়ণ হইয়া উঠিয়াছেন। একদা, বিশামিত্র, কর্ম ও নারদ এই লোকবিশ্রুত শবিত্রেয় ন্থারকায় উপন্থিত। গুর্বিনীত যাদবেরা কৃষ্ণপুত্র শান্ধকে মেয়ে সাজাইয়া ঋষিদিগের কাছে লইয়া গিয়া বলিলেন, ইনি গর্ত্তবি, ইহার কি পুত্র হইবে? পুরাণেতিহাসে ঋষিগণ অভি ভয়ানক ক্রোধপরবশ স্থরূপ বর্ণিত হইয়া থাকেন। কথায় কথায় তাঁহাদের অভিসম্পাতের ঘটা দেখিলে, তাঁহাদিগকে জিতেল্লিয় ঈশ্বরপরায়ণ ঋষি না বলিয়া, অভি নৃশংস নরপিশাচ বলিয়া গণ্য করিতে হয়। এখনকার দিনে যে কেহ ভল্রলোক এমন একটা তামাসা হাসিয়া উড়াইয়া দিত; অস্ততঃ একটু তিরস্কার বাক্যই যথেষ্ট হয়। কিন্তু এই জিতেল্রিয় মহর্ষিগণ একেবারে সমস্ত যত্বংশ ধ্বংসপ্রাপ্ত হইবে বলিয়া অভিসম্পাত করিলেন। বলিলেন, লোহময় মুসল প্রস্ব করিবে, আর সেই মুসল হইতে কৃষ্ণ বলরাম ভিন্ন সমস্ত যত্বংশ ধ্বংসপ্রাপ্ত হইবে। কৃষ্ণ এ কথা অবগত হইলেন। তিনি বলিলেন, মুনিগণ যাহা বলিয়াছেন তাহা অবশ্য হইবে। শাপ নিবারণের কোন উপায় করিলেন না।

অগত্যা শাস্ব, পুরুষই হউক আর যাই হউক, এক লোহার মুসল প্রসব করিল। যাদবগণের রাজা ( কৃষ্ণ রাজা নহেন, উগ্রাসেন রাজা বা প্রধান ) ঐ মুসল চূর্ণ করিতে আজ্ঞা দিলেন। মুসল চূর্ণ হইল—চূর্ণ সকল সমুজে নিক্ষিপ্ত হইল। এদিকে যাদবগণকে সমস্ত ধর্ম পরিত্যাগ করিলেন। তখন কৃষ্ণ তাঁহাদিগের "বিনাশ বাসনায়" যাদবগণকে প্রভাসতীর্থে যাত্রা করিতে বলিলেন।

প্রভাসে আসিয়া, যাদবগণ স্থরাপান করিয়া নানাবিধ উৎসব করিতে লাগিল। শেষে পরস্পর কলহ আরম্ভ করিল। কুরুক্ষেত্রের মহারথী সাত্যকি প্রথম বিবাদ আরম্ভ বিষয়ে। তিনি বছর্মার সভে বিষয় করিলে প্রয়য় নাত্যকির পানারনার্থন করিলেন।
বালাকি ক্রমনার শির্মান্থন করিলেন। তথন কৃতবর্মার জ্ঞাতি গোলী (বালবেরা, রক্তি, ভাল, ক্রমনার করিলেন। তথন করিলার) সাত্যকি ও প্রহায়কে নিহত করিলা।
ভাল ক্রম এক মৃত্তি এবকা (শর্মাছ) দ্বেদ ছইয়া প্রহণ করিলেন, এবং ভবারা
আনক নাদ্ব নিপাতিত করিলেন। প্রহান্তরে আছে যে এই শর্মাছ মৃসলচ্প, বাহা
রাজাজাত্মারে সমুজে নিজিপ্ত হইয়াছিল, তাহা হইতে উৎপন্ন হইয়াছিল। মহাভারতে
লে কথাটা পাইলাম না, কিন্তু লিখিত আছে যে কৃষ্ণ এরকামৃত্তি গ্রহণ করাতে ভাষা
মুসলরূপে পরিণত হইল, এবং ইহাও আছে যে ঐ স্থানের সমুদার এরকাই বাজ্বণ-শাপে
মুসলীভূত হইয়াছিল। যাদবগণ তখন ঐ সকল এরকা প্রহণপূর্বক পরম্পার নিহত
করিতে লাগিল। এইরূপে সমস্ত যাদবগণ পরম্পারকে নিহত করিলেন। তখন দাকক
ক্রিতে লাগিল। এইরূপে সমস্ত যাদবগণ পরম্পারকে নিহত করিলেন। তখন দাকক
ক্রিতে লাগিল। এইরূপে সমস্ত যাদবগণ পরম্পারকে নিহত করিলেন। অথনি এক্ষণে
অসংখ্য লোকের প্রাণসংহার করিলেন, অতঃপর চলুন, আমরা মহাত্মা বলভজের নিকট
যাই।"

কৃষ্ণ দাক্ষককে হস্তিনায় অর্জুনের নিকট পাঠাইলেন। অর্জুন আসিয়া যাদবদিগের কুলকামিনীগণকে হস্তিনায় লইয়া যাইবে, এইরপে আজ্ঞা করিলেন। বলরামকে কৃষ্ণ যোগাসনে আসীন দেখিলেন। তাঁহার মুখ হইতে একটি সহস্রমস্তক সর্প নির্গত হইয়া সাগর, নদী, বরুণ, এবং বাস্থিকি প্রভৃতি অন্ত সর্পগণ কর্তৃক স্তত হইয়া সমুত্র মধ্যে প্রবেশ করিল। বলরামের দেহ জীবনশৃষ্ঠ হইল। তখন কৃষ্ণ স্বয়ং মর্ত্যলোক ত্যাগ বাসনায় মহাযোগ অবলম্বনপূর্বক ভূতলে শয়ন করিলেন। জরা নামে ব্যাধ মৃগভ্রমে তাঁহার পাদপদ্ম শর্জারা বিদ্ধ করিল। পরে আপনার অম জানিতে পারিয়া শক্ষিত মনে কৃষ্ণের চরণে নিপতিত হইল। কৃষ্ণ তাহাকে আশাসিত করিয়া আকাশমণ্ডল উদ্বাসিত করিয়া স্বর্গে গমন করিলেন।

এদিকে অর্জুন দারকায় আসিয়া রামকৃষ্ণাদির ঔর্দ্ধদৈহিক কর্ম সম্পাদন করিয়া যাদবকুলকামিনীগণকে লইয়া হস্তিনায় চলিলেন। পথিমধ্যে দুয়াগণ লাঠি হাতে তাঁহাকে আক্রমণ করিল। যিনি পৃথিবী জয় করিয়াছিলেন, এবং ভীম কর্ণের নিহস্তা, তিনি লগুড়ধারী চাষাদিগকে পরাভ্ত করিতে পারিলেন না। গাণ্ডীব তুলিতে পারিলেন না। ক্লিম্বা, সভ্যভামা, হৈমবতী, জাম্ববতী প্রভৃতি কৃষ্ণের প্রধানা মহিষীগণ ভিন্ন আর স্কলকেই দুয়াগণ হরণ করিয়া লইয়া গেল।

The sale was real for college, but arrest we write brush with here we নিয়েনাছদাবে পরিভাগে ভরিতে বারু । বিশ্ব ভাষা ছালে করিলে বে, প্রাকৃতিক চুল নেয়া सिंह पाकि बाटन, बाहा एक लीव कान करा बाह ता। पानटका शामानक थ हमेंकि-প্রায়ণ হইয়াছিল : ইহা পূর্বে কবিত হইয়াছে ৷ ভাষায়া সকলে এক বংশীয় নহে : ভিয় ভিন্ন ৰংগীয়, এবং অনেক সময়ে প্রস্পান বিরুদ্ধাচারী ৷ কুলকেন্দ্রের বৃদ্ধে বাকেয় সাভ্যকি ও কৃষ্ণ পাণ্ডবপকে, কিন্তু অন্ধক ও ভোজবংশীয় কৃতবর্ণা, মূর্ব্যোধনের পক্ষে ভার পর, यानविन्दिन कर बाला दिन ना, छे बारमनदिक कथन बाला दना इरेबा थाएक, किन्न यानविन्दिन व মধ্যে কেহই রাজা নহেন, ইহাই প্রসিদ্ধ । কৃষ্ণের গুণাধিক্য হেছু, তিনি যাদবগণের নেজা ছিলেন, কিন্তু তাঁহার অঞ্জ বলরামের সলে তাঁহার মততেদ দেখা যায়, এবং শান্তিপর্কে দেখিতে পাই ভীম একটি কৃষ্ণনারদসংবাদ বলিভেছেন, তাহাতে কৃষ্ণ নারদের কাছে ছঃখ করিতেছেন যে, তিনি জ্ঞাতিগণের মনোরঞ্জনার্থ বহুতর যত্ন করিয়াও কৃতকার্য্য হইতে পারেন নাই। এ সকল কথা পূর্বেব বলিয়াছি। অতেএব, যখন যাদবেরা, পরস্পার বিদেষবিশিষ্ট, স্ব স্থ প্রধান, স্মত্যস্ত বলদৃত্ত, ছ্নীভিপরায়ণ, এবং সুরাপান নিরত 🕶 তখন তাঁহারা যে পরস্পার বিবাদ করিয়া যত্ত্বলক্ষয় করিবেন এবং ভশ্লিবদ্ধন কৃষ্ণ বলরামেরও যে ইচ্ছাধীন বা অনিচ্ছাধীন দেহান্ত হইবে, ইহা অনৈসর্গিক বা অসম্ভব নহে। বোধ হয়, এরূপ একটা কিম্বদন্তী প্রচলিত ছিল, এবং তাহার উপর পুরাণকারগণ যত্বংশধ্বংস স্থাপিত করিয়াছেন। অতএব এ অংশের মৌলিকতার পুঋামূপুঋ বিচারে আমাদের কোন প্রয়োজন নাই। তবে কেবল ছই একটা কথা বলা আবশ্যক। লিখিত হইয়াছে যে, যত্বংশধ্বংস নিবারণ জ্বন্থ কৃষ্ণ কিছুই করেন নাই, বরং তাহার আছুকৃল্যই করিয়াছিলেন। ইহাও যদি সত্য হয় তাহাতে কৃষ্ণচরিত্রের অসঙ্গতি বা অগৌরব কিছুই দেখি না। আদর্শ মন্থয়া, আদর্শ মন্থ্যার উপযুক্ত কাজই করিয়াছিলেন। তাঁহার আগ্রীয় বা অনাগ্রীয় কেহ নাই---আদর্শ পুরুষের ধর্মই আত্মীয়। যতুবংশীয়েরা যথন অধাত্মিক হইয়া উঠিয়াছিল, তখন তাহাদের দণ্ড ও প্রয়োজনীয়-স্থলে বিনাশসাধনই তাঁহার কর্ত্তব্য। যিনি জরাসন্ধ প্রভৃতিকে অধর্মাত্মা বলিয়াই বিনষ্ট করিলেন, তিনি যাদবগণকে অধর্মাত্মা দেখিয়া তাহাদের যদি বিনষ্ট না করেন তবে তিনিধর্মের বন্ধু নহেন, আত্মীয়গণের বন্ধু, আপনার বন্ধু, ধর্মের পক্ষপাতী নহেন, আপনার পক্ষপাতী, বংশের পক্ষপাতী। আদর্শ ধর্মাত্মা, ভাহা হইতে পারেন না—কৃষ্ণও ভাহা হয়েন নাই।

বাদবেরা এমন মভানক্ত ছিলেন বে, কৃষ্ণ বলরার ঘোষণা করিরাছিলেন বে, হারকার বে হারা প্রকৃত করিবে তাহাকে
শৃলে বিব । আমি পাশ্চাত্য রাজপুরবরণকে এই নীতির জহবর্তী হইতে বলিতে ইচ্ছা করি ।

প্রস্তুক্তের প্রস্তুত্তারের কারণ্টা কতক শনিশ্চিক বহিল। চারি প্রকার কারণ নির্দেশ করা নাইকে পারে।

প্রথম, টাল্বরস-ছইলরি সম্প্রদায় বলিতে পারেন, কৃঞ্চ, জুলিয়স্ কাইসরের মন্ত্র, ছেববিশিষ্ট বন্ধুগণ কর্তৃক নিহত হইয়াছিলেন। এরপ কথা কোন প্রস্তেই নাই।

দিতোর শিখাগন যোগাবলম্বন করিয়া দেহত্যাগ করিয়াছিলেন। পাশ্চাত্য-বৈজ্ঞানিকদিগের শিখাগন যোগাবলম্বনে দেহত্যাগের কথাটার বিশাস করিবেন না। আমি নিক্ষে
অবিখাসের কারণ দেখি না। যাঁহারা যোগাভ্যাসকালে নিশাস অবক্ষম করা অভ্যাস্ত্র করিয়াছেন, তাঁহারা নিশাস অবক্ষম করিয়া আপনার মৃত্যু সম্পাদন করিতে পারেন না, এমন কথা আমি সাহস করিয়া বলিতে পারি না। এরূপ ঘটনা বিশ্বস্তপ্তে শুনাও গিয়া থাকে। অস্তে বলিতে পারেন, ইহা আত্মহত্যা, স্কুতরাং পাপ; স্কুতরাং আদর্শ মন্ত্রের অনাচরণীয়, আমি ঠিক তাহা বলিতে পারি না। প্রাচীন বয়সে, জীবনের কার্য্য সমস্ত সম্পন্ন হইলে পরে, ঈশ্বরে লীন হইবার জন্ম, মনোমধ্যে তদ্মর হইয়া, খাসরোধকে আত্মহত্যা বলিব, না "ঈশ্বরপ্রাপ্তি" বলিব ! সেটা বিচারস্থল। আত্মহত্যা মহাপাপ স্বীকার করি, জীবনশেবে যোগবলে প্রাণত্যাগও কি তাই!

তৃতীয়, জরাব্যাধের শরাঘাত।

চতুর্থ, এই সময়ে কুঞ্জের বয়স শত বর্ষের অধিক হইয়াছিল, বলিয়া বিষ্ণুপুরাণে ক্ষিত হইয়াছিল। এ জরাব্যাধ, জরাব্যাধি নয় ত ?

যাঁহারা কৃষ্ণকে মনুখ্যমাত্র বিবেচনা করিয়া তাঁহার ঈশ্বর্থ স্থীকার করেন না, তাঁহারা এই চারিটি মতের যে কোনটি প্রহণ করিতে পারেন। আমি কৃষ্ণকে ঈশ্বরাবভার বিলয়া স্বীকার করি। অভএব আমি বলি কৃষ্ণের ইচ্ছাই কৃষ্ণের দেহত্যাণের কারণ। আমার মত ইহা বটে বে, জগতে মনুখ্যখের আদর্শ প্রচার তাঁহার ইচ্ছা এবং সেই ইচ্ছা প্রণজ্জ্জা তিনি মানুষীশক্তির ছারা সকল কর্ম নির্বাহ করেন, কিন্তু ভাহা বলিলেও ঈশ্বরাবভারের জন্মভূত্য তাঁহার ইচ্ছাধীন মাত্র বলিভে হইবে। অভএব আমি বলি কৃষ্ণের ইচ্ছাই কৃষ্ণের দেহত্যাগের এক্মাত্র কারণ।

মৌসলপর্ক মহাভারতের প্রথম স্তরের অস্তর্গত কি না, তাহার আমি বিচার করি নাই। বিশেষ প্রয়োজন নাই, বলিয়া সমালোচনা করি নাই। বিশেষ প্রয়োজন নাই, কেন, তাহাঙ বলিয়াছি। স্থুল ঘটনাটা কতক সত্য বলিয়াই বোধ হয়। তবে তাহা হইলেও, ইহা যে মহাভারতের প্রথম স্তরের অস্তর্গত নহে বলিয়াই বোধ হয়। যাহা পুরাধ

ভিষিত্ত আছে, কুল্লীবন্বটিভ অমন আর কোন বটনাই মহাভারতে নাই। এইটিই কেবল প্রাণাদিভে আছে, হরিবংশেও আছে, মহাভারতেও আছে। পাওবদিগের সহজে বাহা কিছু কুল করিয়াছিলেন, ভাহা ভির আর কোন কুল্ববুড়ান্ত মহাভারতে নাই; ও থাকিবার সন্তাবনা নাই। এইটিই কেবল সে নিয়ম বহিত্ত। কুল এখানে ঈশ্রাবতার, এটি বিভীয় বা ভূতীয় ভরের চিহ্ন প্রের্ম বিলয়াছি। এরপ বিবৈচনা করিবার অক্তান্ত হেতুও নির্দেশ করা বাইতে পারে, কিন্ত প্রয়োজনাভাব। তবে, ইহা বলা কর্ত্ব্য যে অফ্লেমণিকাধ্যায়ে মৌসলপর্কের কোন প্রসন্ত নাই। পরীক্ষিতের জন্মবৃত্তান্তের পরবর্ত্তী কোন কথাই অফ্লেমণিকাধ্যায়ে নাই। আমার বিবেচনায় পরীক্ষিতের জন্মই আদিম মহাভারতের শেষ। তার পরবর্ত্তী যে সকল কথা, তাহা বিভীয় বা তৃতীয় ভরের।

### षिजीय পরিচেছদ

#### উপসংহার

সমালোচকের কার্য্য প্রয়োজনামুসারে দ্বিষ ;—এক প্রাচীন কুসংস্কারের নিরাস ; অপর সত্যের সংগঠন। কৃষ্ণচরিত্রে প্রথমোক্ত কার্য্যই প্রধান ; এজফ্য আমাদিগের সময় ও চেষ্টা সেই দিকেই বেশী গিয়াছে। কৃষ্ণের চরিত্রে সভ্যের নৃতন সংগঠন করা অভি ত্বক ব্যাপার, কেন না, মিথ্যা ও অভিপ্রকৃত উপক্যাসের ভন্মে অগ্নি এখানে এরপ আচ্ছাদিত যে, তাহার সন্ধান পাওয়া ভার। যে উপাদানে গড়িয়া প্রকৃত কৃষ্ণচরিত্র পুন: সংস্থাপিত করিব, তাহা মিথ্যার সাগরে ভ্বিয়া গিয়াছে। আমার যত দ্ব সাধ্য, তত দ্ব আমি গড়িলাম।

উপসংহারে দেখা কর্ত্তব্য যে, যতটুকু সত্য পুরাণেতিহাসে পাওয়া যায়, ততটুকুতে কৃষ্ণচরিত্রে কিরূপ প্রতিপন্ন হইল।

দেখিয়াছি, বাল্যে কৃষ্ণ শারীরিক বলে আদর্শ বলবান্। তাঁহার অশিক্ষিত বলপ্রভাবে কুলাবন হিংস্রজন্ত প্রভৃতি হইতে সুরক্ষিত হইত। তাঁহার অশিক্ষিত বলেও কংসের মল্লপ্রভৃতি নিহত হইয়াছিল। গোচারণকালে গোপালগণের সঙ্গে সর্ব্বদা ক্রীড়া ও ব্যায়ামাদিতে তিনি শারীরিক বলের কুর্তি জ্লাইয়াছিলেন। দেখিয়াছি, ক্রতগমনে কাল্যবনও তাঁহাকে পারেন নাই। কুক্তকেত্রের বুজে তাঁহার রথস্ঞালনবিভার বিশেষ প্রশংসা দেখা যায়।

নাই বল লিকিড ইইলে, তিনি লৈ প্রয়ের ক্তিরস্বাদ্ধে স্বৰ্থধান অন্তবিং বলিয়া গ্রায় ইইরাজিলেন। কেছ কথন উছাকে প্রাভৃত করিছে পারে নাই। তিনি কংক, জরাস্ক, লিশুপাল প্রভৃতি দে সময়ের স্ব্ধিথান যোক্গণের সঙ্গে, এবং অভাক্ত বছতর রাজ্যণির সঙ্গে,—কানী, কলিজ, পৌভুক, গাঁজার প্রভৃতি রাজাদিগের সঙ্গে বৃদ্ধে নিযুক্ত হুইয়াছিলেন, সকলকেই পরাভৃত করিয়েছিলেন, কেছ কথন তাঁহাকে পরাভৃত করিছে পারে নাই। তাঁহার মৃদ্ধশিলেরা, যথা—সাত্যকি ও অভিমন্ত্য মুদ্ধে প্রায় অপরাজ্যে হুইয়াছিলেন। স্বরং অর্জ্বনও তাঁহার নিকট কোন কোন বিষয়ে মৃদ্ধসম্বদ্ধে শিশ্রহ স্বীকার করিয়াছিলেন।

কেবল শারীরিক বলের ও শিক্ষার উপর যে রণপট্তা নির্ভর করে, পুরাণেভিহাসে তাহারই প্রশংসা দেখিতে পাওয়া যায়। কিন্তু সেরপ রণপট্তা এক জন সামাস্থ্য সৈনিকেরও থাকিতে পারে। সৈনাপত্যই যোজার প্রকৃত গুণ। সৈনাপত্যে সে সময়ের যোজ্গণ পট্ছিলেন না। মহাভারতে বা পুরাণে কাহারও সে গুণের বড় পরিচয় পাই না, ভীত্মের বা অর্জুনেরও নহে। কৃষ্ণের সৈনাপত্যের বিশেষ কিছু পরিচয় পাওয়া যায়, জরাসজমুজে। তাঁহার সৈনাপত্য গুণে কুলা যাদবসেনা জরাসজের সংখ্যাতীত সেনা মথুরা হইতে বিমুখ করিয়াছিল। সেই অগণনীয়া সেনার কয়, যাদবসেনার দ্বারা অসাধ্য জানিয়া মথুরা পরিত্যাগ্য, নৃত্ন নগরীর নির্ম্মাণার্থ সাগরদ্বীপ দ্বারকার নির্ব্বাচন, এবং তাহার সম্মুখন্থ রৈবতক পর্বত্মালায় তুর্ভেত তুর্গশ্রেণীনির্মাণ যে রণনীতিজ্ঞতার পরিচয়, সেরপ পরিচয় পুরাণেভিহাসে কোন ক্ষত্রিয়েরই পাওয়া যায় না। পুরাণকার ঋষিদিগের ইহা অবোধগম্য—অতএব ইহাও এক অক্সতর প্রমাণ যে রুক্ষেভিহাস তাঁহাদের কয়নামাত্রপ্রস্ত নহেঁ।

শ্রীকৃষ্ণের জ্ঞানার্জনী বৃত্তি সকলও চরমস্মূর্তি প্রাপ্ত, তাহারও যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া গিয়াছে। তিনি অন্বিতীয় বেদজ্ঞ, ইহাই ভীম তাঁহার অর্থ প্রাপ্তির অম্মতর কারণ বলিয়া নির্দিষ্ট করিয়াছিলেন। শিশুপাল সে কথার অম্ম উত্তর দেন নাই, কেবল ইহাই বলিয়াছিলেন যে, তবে বেদব্যাস থাকিতে কৃষ্ণের পূজা কেন ?

কৃষ্ণের জ্ঞানার্জনী বৃত্তি সকল যে চরমোংকর্য প্রাপ্ত হইয়াছিল, কৃষ্ণপ্রচারিত ধর্ম্মই ইহার তীরোজ্জন প্রমাণ। এই ধর্ম যে কেবল গীতাতেই পাওয়া যায়, এমত নহে, মহাভারতের জ্ঞান্থানেও পাওয়া যায়, ইহা দেখিয়াছি। কৃষ্ণক্ষিত ধর্মের অপেকা উন্নত, সর্ববাকহিতকর, সর্বজনের আচরণীয় ধর্ম আর কখন পৃথিবীতে প্রচারিত হয় নাই, ইহা প্রস্থান্তব্যে বলিয়াছি। এই ধর্মে যে জ্ঞানের পরিচয় দেয়, তাহা প্রায় মনুয়াতীত। কৃষ্ণ माश्रीपश्चित्र बांता मकन कार्या निष्क करतम, देश चाप्ति भूमः भूमः विनिदादि, बार्यमानीकृष्ठक कतिरुक्ति। रक्ष्यम धारे मेखान, खीकृष्ण थान्न चनश्चकारमन चांचन्न करेगारक्त ।

সর্বজনীন বর্ম হইতে অবতরণ করিয়া রাজধর্মে বা রাজনীতি সহকেও দেখিতে পাই যে, কৃষ্ণের জ্ঞানাজনী বৃদ্ধি সকল চরমকৃতি প্রাপ্ত। তিনিই সর্বজ্ঞের এবং সম্ভান্ত রাজনীতিক বলিয়াই বৃধিনির ব্যাসদেবের পরামর্শ পাইয়াও কৃষ্ণের পরামর্শ ব্যতীত রাজস্য যক্তে হজার্শণ করিলেন না। অবাধ্য যাদবেরা এবং বাধ্য পাওবেরা তাঁহাকে না জ্ঞাসাকরিয়া কিছু করিতেন না। জরাসদ্ধকে নিহত করিয়া, কারাক্ষদ্ধ রাজগণকে মৃক্ত করা, উন্নত রাজনীতির অতি উৎকৃষ্ট উদাহরণ—সাম্রাজ্য স্থাপনের অল্লায়াসসাধ্য অথচ পরম ধর্ম্মা উপায়। ধর্মরাজ্য সংস্থাপনের পর, ধর্মরাজ্য শাসনের জন্ম রাজধর্মনিয়োগে ভীম্মের দ্বারা রাজব্যবস্থা সংস্থাপন করান, রাজনীতিক্সতার দ্বিতীয় অতিপ্রশংসনীয় উদাহরণ। আরও অনেক উদাহরণ পাঠক পাইয়াছেন।

কৃষ্ণের বৃদ্ধি, চরম ক্ষৃত্তি প্রাপ্ত হইয়াছিল বলিয়া, তাহা সর্বব্যাপিণী, সর্বদর্শিনী সকল প্রকার উপায়ের উদ্ভাবিনী, ইহা আমরা পুনঃ পুনঃ দেখিয়াছি। মহুগুলরীর ধারণ করিয়া যত দূর সর্বজ্ঞ হওয়া যায়, কৃষ্ণ তত দূর সর্বজ্ঞ। অপূর্ব্ব অধ্যাত্মতম্ব, ও ধর্মতম্ব, যাহার উপরে আঞ্জিও মহুগুবৃদ্ধি আর যায় নাই, তাহা হইতে চিকিংসাবিল্লা ও সঙ্গীতবিল্লা, এমন কি অখপরিচর্য্যা পর্যান্ত তাঁহার আয়ন্ত ছিল। উত্তরার মৃত পুত্রের পুনজ্জীবন একের উদাহরণ; বিধ্যাত বংশীবিল্লা দ্বিতীয়ের, এবং জয়্মপ্রথবধের দিবসে অস্থের শলো।দ্ধার তৃতীয়ের উদাহরণ।

কৃষ্ণের কার্য্যকারিনী বৃত্তি সকলও চরমক্ষুষ্ঠি প্রাপ্ত। তাঁহার সাহস, ক্ষিপ্রকারিতা, এবং সর্বকর্মে তৎপরতার অনেক পরিচয় দিয়াছি। তাঁহার ধর্ম এবং সত্য যে অবিচলিত, এই প্রছে তাহার প্রমাণ পরিপূর্ণ। সর্বজ্ঞনে দয়া ও প্রীতিই এই ইতিহাসে পরিক্ষ্ট ইইয়াছে। বলদৃগুগণের অপেক্ষা বলবান্ হইয়াও লোকহিতার্থ তিনি শাস্তির জক্ষ দৃঢ়্যত্ম এবং দৃতপ্রতিজ্ঞ। তিনি সর্বলোকহিতিষা, কেবল মন্তুরের নহে—গোবংসাদি তির্যাক্ যোনির প্রতিও তাঁহার দয়া। গিরিযজ্ঞে তাহা পরিক্ষুট। ভাগবতকারক্থিত বাল্যকালে বানরদিগের জক্ষ নবনীত চুরির এবং ফলবিক্রেত্রীর কথা কত দ্র কিম্বদন্তীমূলক, বলা যায় না—কিন্তু যিনি গোবংসের উত্তম ভোজন জক্ষ ইক্রযজ্ঞ বন্ধ করাইলেন, ইহাও তাঁহার চরিত্রান্থুদোদিত। তিনি আত্মীয় স্বন্ধন জ্ঞাতি গোষ্ঠীর কিন্নপ হিতৈষী, তাহা দেখিয়াছি, কিন্তু ইহাও দেখিয়াছি আত্মীয় পাপাচারী হইলে তিনি তাহার শক্ষ। তাঁহার অপরিসীম

कर्णकर्मा वर्गकराष्ट्रियानाः वस्त्रव देशीकाचि त्य ग्रम्भ क्षेत्रिय स्वित्य विक्रि कामामितिक वस्त्र क्ष्मिक्ष्मातः वस्त्रियानः कर्णमः । क्षितिः वस्त्रमितिकः, विक्रः त्याविकारम् क्षम्भवः विक्रात्मकः क्षिति कृषिक वर्षत्वम् सः । कर्ण काकुनः शाक्त्रता यात्रा, लिपनांक्ष्म कार्रः — विक्ष्मभागं भूति। क्षम्पत्वरं गणिक वत्रिणमः । कात्र नवः गतित्वतः वसः योगत्वतः। प्रशासिके व कृषीकिम्माने स्वेत्मकः कार्रामित्रक्षः सम्मा कतित्वम् मा ।

ক্রাই সক্ষা থোঠ বৃত্তি কৃষ্ণে চরসকৃষ্টি থোঞ্চ ইয়াছিল বলিয়া, চিতরজিনী বৃত্তির অফুলীলানে ভিনি অপরাব্য ছিলেন না, কেন না ভিনি আফর্শ সমুদ্র। যে জকু বৃন্দাবনৈ বক্ষলীলা, পরিণত বয়সে সেই উদ্দেশ্তে সমুদ্রবিহার, মমুনাবিহার, দৈবভক্বিহার। ভাহার বিভারিত ক্রি। আবশুক বিষেচনা করি নাই ।

কেবল একটা কৰা এখন ৰাকি আছে। ধর্মতবে বলিয়াছি, ভক্তিই মছরের আগনা বৃদ্ধি। কৃষ্ণ আনৰ্শ নমুদ্ধা, মহার্টীখের আদর্শ প্রচারের জন্ম অবতীর্ণ—ভাঁচার ভক্তির কৃষ্টি দেশিলাম কই ? কিছু বদি ভিনি ঈশ্বরাবভার হরেন, তবে ভাঁচার এই ভক্তির পাত্র কেব ভিনি নিজে। নিজের প্রতি যে ভক্তি, সে কেবল আপনাকে প্রমায়া হইছে অভিন হইলেই উপস্থিত হয়। ইহা জ্ঞানমার্গের চরম। ইহাকে আশ্বরতি বলে। ছালোগ্য উপনিবদে উহা এইরপ কথিত হইয়াছে। "য এবং পশ্যবেং মধান এবং বিজ্ঞানয়াশ্বরতিরাশ্বকীত আশ্বমিধুন আশ্বানন্দঃ স্বরাজ্ভবতীতি।"

ार्ज हैंदा हैश प्रतिया, हैश खानिया, देश झानिया, वाष्ट्राय दक्ष हम्, वाष्ट्राट्ट कीस्नीन हम, वाष्ट्राहे याहात विश्वन ( महहत्र ), वाष्ट्राहे याहात विश्वन ( महहत्र ), वाष्ट्राहे याहात वानन, त्म बताहे ।"

ইহাই গীডায় ব্যাধ্যাত হইয়াছে। কৃষ্ণ আত্মারাম; আত্মা জগন্ময়; তিনি সেই জগতে শীডিবিশিষ্ট। প্রমাত্মার আত্ময়তি আর কোন প্রকার বৃষিতে পারি না। অন্ততঃ আমি বৃষাইতে পারি না।

উপসংহারে বক্তব্য, কৃষ্ণ সর্বব্য সর্বব্যময়ে সর্বস্থেবে অভিব্যক্তিতে উচ্ছল। তিনি অপরাজের, অপরাজিত, বিশুদ্ধ, পুণাময়, প্রীতিময়, দয়াময়, অমুষ্টের কর্মে অপরাজ্য ধর্মামা, বেদজ, নীতিজ, ধর্মজ, লোকহিতৈষী, ভায়নিষ্ঠ, ক্ষমাশীল, নিরপেক্ষ, শান্তা, নির্মা, নিরহদার, যোগযুক্ত, তপষী। তিনি মায়্যী শক্তির দারা কর্ম নির্বাহ করেন, কিন্তু তাঁহার চরিত্র অমাস্থয়। এই প্রকার মাস্থী শক্তির দারা অতিমান্ত্র চরিত্রের বিকাশ হইত্বে তাঁহার মন্ত্রম্ভ বা ঈশ্বর্য অনুষ্ঠিত করা বিধেয় কি না, তাহা পাঠক আপন বৃদ্ধিবিবেচনা

नश्कातछत्र (व नक्न चारण कॅशिएक निर्दाणांत्रक वित्रा वर्गिछ श्हेत्रार्छ, छांश व्यक्तिरछत्र नक्निवितेष्ठ ।

## sa sa februare besti

ৰছবাৰে ছিব করিনেব। বিনি বাৰালো মাইকে ও কৰ বজন Rhys Davids বাকাসিতে সমতে বাহা বিনিয়াকের কাল আন bhe Wisest and Greatest of the Hindus." সার যিনি বৃথিবেন যে এই ব্যৱসায়ত ইবনের প্রভাব বেণিতে পাত্রা বার, ভিনি বৃথক্তনে, বিনীভভাবে এই প্রস্থ সমাগনকালে সামার সলে বস্ন—

নাকাছণাৎ করেণাত্ম কাজপাকালগার ছ। শ্রীরেমার্গণ বালি ধর্মালগার তে প্রমু ।

नमाध

# লোড়ৰ্ণৱ (কি)

## ( ১৫ পূঠা, ২২ পংক্তিব পর পড়িতে হইবে )

ভামি জানি যে আধুনিক ইউরোপীরেরা এই সকল ইতিহাসবেন্তাদিগকে (Livy, Herodotus প্রভৃতিকে) আদর করেন না। কিন্তু তাঁহারা এমন বলেন না যে ইহাদের এন্থ অনৈস্থিক ব্যাপারে পরিপূর্ণ, এই জন্মই ইহারা পরিত্যাজ্য। তাঁহারা বলেন যে, ইহারা যে সকল সময়ের ইতিহাস লিখিয়াছেন, সে সকল সময়ে ইহারা নিজেও বর্ত্তমান ছিলেন না, কোন সমসাময়িক লেখকেরও সাহায্য পান নাই; অতএব তাঁহাদের এছের উপর, প্রকৃত ইতিহাস বলিয়া, নির্ভর করা যায় না। এ কথা যথার্থ, কিন্তু লিবি বা হেরোডোটস্ অপেক্ষা মহাভারতের সমসাময়িকতা সম্বদ্ধে দাবি দাওয়া কিছু বেশী, তাহা এই প্রছে সময়ান্তরে প্রমাণীকৃত হইবে। এই পর্যান্ত এখন বলিতে ইচ্ছা করি যে, আধুনিক ইউরোপীয় সমালোচকেরা যাহাই বলুন, প্রাচীন রোমক বা গ্রীক্ লিবি বা হেরোডোটসের গ্রন্থকে কখন অনৈতিহাসিক বলিতেন না। পক্ষান্তরে এমন দিনও উপন্থিত হইতে পারে যে, Gibbon বা Froude অসমসাময়িক বলিয়া পরিত্যক্ত হইবেন। আর আধুনিক সমালোচকের দল যাই বলুন, লিবি বা হেরোডোটস্কে একেবারে পরিত্যাগ করিয়া রোম বা গ্রীসের কোন ইতিহাস আজিও লিখিত হঁয় না।

পাঠক মনে রাখিবেন যে, অনৈসর্গিকতার বাহুল্যঘটিত যে দোষ, তাহারই বিচার হইতেছে। এ বিষয়ে ইউরোপীয়দিগের পদিচ্ছাত্মসরণই যদি বিভাবুদ্ধির পরাকাষ্ঠার পরিচয় হয়, তবে আমরা এখানে সে গৌরবে বঞ্চিত নহি। তাঁহারা স্থির করিয়াছেন যে, ভারতবর্ষের পূর্বতন অবস্থা জানিবার জন্ম দেশীয় প্রস্থ সকল হইতে কোন সাহায্য পাওয়া যায় না, কেন না সে সকল অভিশয় অবিশাসযোগ্য, কিন্তু গ্রীক্ লেখক Megusthener এবং Ktesias এ বিষয়ে অভিশয় বিশাসযোগ্য—সে জন্ম ইহারাই সে বিষয় ইউরোপীয় লেখকদিগের অবলম্বন। কিন্তু এই লেখকদিগের ক্ষুত্র গ্রন্থলিতে যে রাশি রাশি অভুত, অলীক, অনৈসর্গিক উপন্যাস পাওয়া যায়, তাহা মহাভারতের লক্ষ শ্লোকের ভিতরও পাওয়া যায় না। এ গ্রন্থলৈ বিশাসযোগ্য ইতিহাস, আর মহাভারত অবিশাসযোগ্য কাব্য!! কি অপরাধে ?

## ट्राइन्ट ( के)

## (विकीय पक्ष, बनम नावित्वन )

আথর্কবেদের উপনিষদ সকলের মধ্যে একখানির নাম গোপালভাপনী। কুকের গোপমূর্ত্তির উপাসনা ইহার বিষয়। উহার রচনা দেখিরা বোধ হয় যে, অধিকাংশ উপনিষদ্ অপেকা উহা অনেক আধুনিক। ইহাতে কৃষ্ণ যে গোপগোপীপরিবৃত, ভাহা বলা হইয়াছে। কিন্তু ইহাতে গোপগোপীর যে অর্থ করা হইয়াছে, ভাহা প্রচলিত অর্থ হইতে ভিন্ন। গোপী অর্থে অবিভা কলা। টাকাকার বলেন,

"গোপায়ন্তীতি গোপ্য: পালনশক্তয়:।" আর গোপীজনবল্লভ অর্থে "গোপীনাং পালনশকীনাং জন: সমূহ: তথাচ্যা অবিভা: কলাশ্চ তাসাং বল্লভ: যামী প্রেরক ঈশ্বর:।"

উপনিষদে এইরপ গোপীর অর্থ আছে, কিন্তু রাসলীলার কোন কথাই নাই। রাধার নামমাত্র নাই। এক জন প্রধানা গোপীর কথা আছে, কিন্তু তিনি রাধা নহেন, তাঁহার নাম গান্ধবর্বী। তাঁহার প্রাধাক্তও কামকেলিতে নহে—তত্ত্বজিজ্ঞাসায়। ব্রহ্মবৈবর্ত্ত-পুরাণে আর জয়দেবের কাব্যে ভিন্ন কোন প্রাচীন গ্রন্থে রাধা নাই।

## ক্রোড়পত্র (গ)

( ১৫৪ পৃষ্ঠা, ১২ ছজের পর )

লক্ষণাহরণ ভিন্ন যত্বংশধ্বংসেও শাস্থের নায়কতা দেখা যায়। তিনিই পেটে মুসল জড়াইয়া মেয়ে সাজিয়াছিলেন। আমি এই গ্রন্থের সপ্তম খণ্ডে বলিয়াছি যে, এই মৌসলপর্ব্ব প্রক্রিপ্ত। মুসল-ঘটিত বৃদ্ধান্তটা অতিপ্রকৃত, এজন্ত পরিত্যাজ্য। জাম্ববতীর বিবাহের পরে স্ভজার বিবাহ,—অনেক পরে। স্ভজার পৌত্র পরিক্রিং যখন ৩৬ বংসরের তখন যত্বংশধ্বংস। স্বভরাং যত্বংশধ্বংসের সময় শাম্ব প্রাচীন। প্রাচীন ব্যক্তির গর্ভিণী সাজিয়া ঋষিদের ঠকাইতে যাওয়া অসম্ভব।

## ক্রোড়পত্র (ঘ)

## ( २८१ श्रृष्टी, क्हें नाहें )

এই অংশ ছাপা হওয়ার পর জানিতে পারিলাম যে ইছার অভতর পাঠও আছে, যথা—"নিএহাজর্মশাল্রাণাম্।" এ ছলে নিএহ অর্থে মর্য্যাদা। যথা—

> "নিগ্ৰহো ভং সনেহণি ভাং মৰ্ব্যানারাঞ্চ বছনে।" ইতি মেদিনী।

> "নিগ্ৰহো ভংগনে প্ৰোক্ষো মধ্যানামাক বন্ধনে।" ইভি বিশ্ব।

"নিয়মেন বিধিনা গ্ৰহণং নিগ্ৰহ:।" ইভি চিন্ধামণি:।"

#### শুদ্দিপ্ত

| পৃষ্ঠা | *kf* | 404        | 70              |
|--------|------|------------|-----------------|
| •      | 8    | জায়াত্মনে | ৰেয়ামূনে       |
| 3+3    | 20   | পিছতি:     | <b>পি</b> তৃভিঃ |
| 496    | २७   | শরামর্থ    | পরামর্শ         |

# মাইকেল মধুসূদন দত্তের

## সম্পূৰ্ব বাং লা প্ৰস্থাবলী

## (১) कावा अवर (२) विविध—ष्ट्रे थएक क्षकानिक स्टेमारह।

#### अहे जरकत्रदश्त देविनिक्षेत्र

পাঠঃ মধুস্দনের বিভিন্ন এছের পাঠ এরপ বছের সহিত কথনও নির্ণীত হয় নাই। প্রচলিত বাজার-সংস্করণের সকলগুলিই বে অসংখ্য তুলে ভরা, এই সংস্করণের সহিত সেপ্তলি মিলাইয়া দেখিলেই তাহা প্রমাণিত হইবে। মধুস্দনের জীবিতকালের শেব সংস্করণের পাঠ মূল বলিয়া ধরা হইয়াছে।

मूखन : नुष्त गरिका सकरत मून अवः चन गरिका सकरत गैका मूखिए हरेएएरह ।

পাঠিতেজ ঃ মধুস্দনের জীবিতকালের সকল সংস্করণের পাঠিতের প্রদর্শিত হইরাছে। বে-সকল প্তকে প্রথম ও শেষ সংস্করণের পাঠে মিল নাই সেই সকল প্তকের পেষে প্রথম সংস্করণও সম্পূর্ণ পুনুমুদ্ধিত হইরাছে।

টীকাঃ এই বিভাগে ত্রহ শব্দ ও বাক্যাংশের অর্থ দেওয়া হইয়াছে; ম্লের মুক্তাকর-প্রমাদ ও মধূহদনের বিশেষ নিজস্ব প্রয়োগগুলিও প্রদর্শিত হইয়াছে।

ভূমিকাঃ পুত্তক সম্বন্ধে বাবতীয় জাতব্য তথ্য ভূমিকায় দেওয়া হইয়াছে।

**াশ-সম্পাদন** ঃ বিভাসাগর ও বছিম গ্রন্থাবলীর সম্পাদক শ্রীর্জ রজেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যার ও শ্রীযুক্ত সঞ্জনীকান্ত দাস এই সংস্করণ সম্পাদন করিয়াছেন।

মূল্য ঃ (ক) সাধারণ সংস্করণ—মাইকেলের চিত্র ও হন্তাক্ষরের প্রতিনিশি-সংনিত হুই থতে বাঁধানো দশূর্ণ গ্রন্থাবনী—মূল্য ১২॥ । খুচরা গ্রন্থ—প্রত্যেক পৃত্তক বতত্ত্ব বাগজের মলাটেও পাওয়া যাইবে। প্রত্যেক ক্ষেত্রই জাক-শ্রুচ বতত্ত্ব দেয়।

মধুস্দন-গ্রহাবলীর অন্তর্ভু জ পুত্তকভালির নাম:

১ম খণ্ড-কাব্য

তিলোভমাস্থ্য কাৰ্য মেখনাদ্বধ কাৰ্য বজাঙ্গনা কাৰ্য বীরাদ্ধনা কাৰ্য চতুর্দশপদী কবিভাবলী বিবিধ: পুডকাকারে অপ্রকাশিত

**ক্ৰিভাবলী** 

২য় খণ্ড—বিবিধ

শৰ্মিছা
একেই কি বলে সভ্যতা
বুড়ো সালিকের ঘাড়ে বোঁ
পল্মাবতী নাটক
কৃষ্ণকুমারী নাটক
মারাকানন
হেক্টর-বধ